Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Todo mundo precisa de justica reprodutiva’
Renee Bracey Sherman & Regina Mahone

Tradugao: Mel Bleil Gallo

Programa de Pés-Graduagao em Saude Coletiva (PPGSC/USP)
E-mail: melbleilgallo@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7507-2979

A Dra. Toni Bond fez o seu primeiro aborto aos 12 anos. Era 1977 e a primeira
vez que ela ouvia falar sobre aborto. Ela ndo sabia nada sobre como funcionava o seu
sistema reprodutor; sua familia ndo falava sobre sexo ou aborto. Mesmo depois de ela
engravidar, sua familia n&o falava sobre isso, devido a vergonha, ao estigma religioso
e as suposi¢des de promiscuidade sexual que tudo isso acarretava. Ainda assim, a
mae da Dra. Bond marcou uma consulta para que ela recebesse cuidados medicos.
Mais tarde, a Dra. Bond descobriu que a sua mae também tinha feito um aborto, antes
de ser legalizado. A mae levou-a ao Friendship Medical Center, em Chicago, a clinica
do lider dos direitos civis Dr. T.R.M. Howard. Devido a Emenda Hyde, o seguro
Medicaid? n&o cobria o aborto, contou-nos a Dra. Bond numa entrevista, entdo a mae
pagou do proprio bolso, atrasando o pagamento do aluguel e de outras contas e
pedindo dinheiro emprestado para poder pagar o aborto. A experiéncia, disse a Dra.
Bond, foi bastante traumatica e ela quase morreu por causa disso. O foco da clinica
era realizar o maximo de procedimentos possivel por dia, entdo, o atendimento as
pacientes era prejudicado, mas, na época, havia pouca possibilidade de reclamacgao

ou de responsabilizacdo®. A Dra. Bond lembra-se da falta de humanidade e de ser

' Publicagdo Original: BRACEY SHERMAN, Renee; MAHONE, Regina. 2024. Everybody needs
reproductive justice. In: BRACEY SHERMAN, Renee; MAHONE, Regina. Liberating abortion: Claiming
Our History, Sharing Our Stories, and Building the Reproductive Future We Deserve. New York,
HarperCollins, p. 209-241.

2IN.T.] O Medicaid é um programa social de assisténcia a saude voltado a populagdo de baixa renda
dos Estados Unidos, financiado com recursos publicos dos estados e do governo federal. A Hyde
Amendment [Emenda Hyde] € uma legislagdo de 1976, que proibiu o uso de recurso federais para
financiar abortos, exceto para salvar a vida da mulher, atingindo prioritariamente a populagéo
beneficiada pelo Medicaid.

3 [N.A.] Como vocé deve se lembrar do capitulo 4, “A primeira vez que o aborto foi crime”, o Dr. Howard
estava interessado em ser pioneiro no “aborto na hora do almog¢o”, e suas clinicas realizavam entre 60
e 100 abortos por dia. Embora essa taxa possa ter afetado o volume de pessoas que precisavam de
abortos, parece nao ter se traduzido em uma atencéo cuidadosa.

517


mailto:melbleilgallo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7507-2979

Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

“tratada como gado” na clinica, que ela disse ter uma ma reputacdo. As enfermeiras
recusaram-se a permitir que sua mae entrasse na sala de procedimentos e seguraram
a jovem. A Dra. Bond diz que os meédicos gritaram com ela. Ela estava com medo
porque era uma crianga; nao sabia o que estava acontecendo. Tudo o que sabia era
que a sua menstruacao tinha parado e que estava gravida. Fora isso, ela tinha pouco
conhecimento sobre o seu corpo. Alguns meses depois, com cerca de 20 semanas de
gestacédo, a Dra. Bond comecgou a ter uma hemorragia e foi levada as pressas para a
sala de emergéncia, onde descobriu que o seu aborto estava incompleto. Os
profissionais do Friendship Medical Center deixaram tecido fetal dentro do seu corpo.

Quando |he perguntamos sobre as contradi¢des entre o lugar ocupado por Dr.
Howard como lider dos direitos civis e a sua propria experiéncia de aborto na clinica
dele, ela explicou que parecia a diferenca entre prestar cuidados e conectar-se com a
comunidade. “Nao seria fora da realidade que mulheres e meninas negras fossem
tratadas de forma diferente no Friendship Medical Center”, explicou ela. O seu aborto,
embora traumatico e com risco de vida, tornou-se uma fonte de inspiracado para o seu
atual trabalho. “Acho que foi por causa dessa experiéncia traumatica que foi
importante para mim fazer este trabalho”.

Foi s6 aos 16 anos que a Dra. Bond ouviu alguém falar sobre aborto. Ao passar
pela Daley Plaza, ouviu uma oradora compartilhar a sua histéria de aborto num
comicio da Chicago National Organization for Women [Organizagdao Nacional para
Mulheres de Chicago]. “Parei e fiquei ouvindo”, ela nos contou. “E me lembro de dizer
que era isso que queria fazer quando crescesse. Era isso que queria fazer um dia”.

A Dra. Bond fez quatro abortos antes de aprender como funcionava o seu
sistema reprodutor aos 29 anos, idade em que comegou a trabalhar com direitos
reprodutivos. Mais tarde, ela foi cofundadora do movimento por justiga reprodutiva.
Em 1994, depois de trabalhar como defensora da saude num centro de atendimento
a vitimas de violéncia sexual, ela foi recrutada para se candidatar ao cargo de diretora
executiva do Chicago Abortion Fund [Fundo de Aborto de Chicago]. A organizacao
estava empenhada em contratar ndo apenas a sua primeira diretora executiva negra,
mas também a primeira mulher negra a dirigir um fundo de aborto no pais. A Dra. Bond

hesitou em assumir o cargo sem experiéncia prévia na gestdo de uma organizagéo,

518



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

mas acabou por aceitar e aprendeu muito mais do que esperava naquele ano. A certa
altura, quando foi ao Chicago Women’s Health Center [Centro de Saude das Mulheres
de Chicago]* para fazer um teste de gravidez, uma profissional de saiude lhe perguntou
se ela estava familiarizada com o seu ciclo menstrual. A Dra. Bond n&o estava; ela s6
sabia que a sua menstruacido vinha todos os meses e que “normalmente, quando
vinha, era muito inconveniente”. A profissional de saude lhe explicou sobre seu
sistema reprodutor, ajudando-a a monitorar o seu ciclo e ensinando-a a fazer um
exame cervical. “Aquele foi meu momento de eureca!”, disse a Dra. Bond, percebendo
que, apos quatro gravidezes indesejadas e quatro abortos, ela — diretora executiva
do Chicago Abortion Fund — n&o sabia como n&o engravidar. “Mas, depois que a
profissional de saude me ajudou a aprender sobre como monitorar meu ciclo
menstrual, foi como se uma névoa tivesse se dissipado. Eu ndo sabia que tinha tanto
poder e controle sobre meu proprio corpo”.

Durante o segundo més de trabalho da Dra. Bond, ela participou de uma
conferéncia patrocinada pela lllinois Pro-Choice Alliance [Alianga Pro-Escolha de
lllinois] e pela Ms. Foundation for Women [Sra. Fundacdo pelas Mulheres]. A
conferéncia reuniu defensores da saude reprodutiva em Chicago para discutir uma
recente mudanca na politica do entdo presidente Bill Clinton, que naquela época
defendia que o aborto deveria ser “seguro, legal e raro”. Ele também tinha feito uma
promessa de campanha com conotagao racial de “acabar com o bem-estar social
como o conhecemos”, o que seria prejudicial para as familias pretas e pardas de baixa
renda.

A Dra. Bond e as outras mulheres negras na sala trabalhavam na linha de frente

pela liberdade sexual e reprodutiva; todas elas compreendiam como essas questdes

4IN.T.] O Chicago Women’s Health Center teve origem no Movimento Feminista por Satude dos anos
1960 e 1970 e no Jane Abortion Collective. Jane era uma rede clandestina de pessoas que, no final
dos anos 60 e inicio dos anos 70, proporcionava acesso a servigos de aborto, apesar de tal pratica ser
ilegal. Mais de 11.000 abortos foram realizados com seguranga pela Jane antes que sete integrantes
fossem presas. Um fundo de defesa legal foi criado para essas integrantes, mas deixou de ser
necessario com a aprovagao da lei Roe v. Wade em 1973, que legalizou o aborto nos Estados Unidos.
O fundo de defesa foi entdo usado para criar a Clinica Emma Goldman, especializada em cuidados
ginecoldgicos. As fundadoras da Emma Goldman criaram posteriormente o Centro de Saude das
Mulheres de Chicago em 1975. Ver: htips://www.chicagowomenshealthcenter.org/cwhc-history

519


https://www.chicagowomenshealthcenter.org/cwhc-history

Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

eram profundamente afetadas pelo racismo sistémico e institucional contra negros e
pobres. Elas sabiam instintivamente que as plataformas politicas do presidente Clinton
eram prejudiciais, mas também sabiam que as limitadas solugbes — como focar
exclusivamente no aborto — propostas por um enquadramento pro-escolha nao
seriam adequadas para contrariar essa proposta, nem serviriam a totalidade das vidas
das pessoas pretas e pardas. Essas mulheres sabiam que o caminho para a libertagao
tinha de envolver uma visdo que consolidasse os nossos direitos fundamentais como
seres humanos, algo que as mulheres negras nunca tiveram neste pais sem algum
tipo de vigilancia ou interferéncia do governo. Doze das mulheres negras se reuniram
em um quarto de hotel para discutir outra maneira, explicou a Dra. Bond. “Nao
compreendiamos a magnitude do que estdvamos nos reunindo para fazer naquele

quarto de hotel”.

A tradicdo acerca da fundagao da justica reprodutiva, tal como é contada no
movimento, é de que doze mulheres negras criaram o paradigma da justica
reprodutiva em junho de 1994, durante uma reunido em Chicago. Elas estavam
frustradas com a proposta de saude do presidente Clinton de 1993, que estigmatizava
o aborto e, ao mesmo tempo, ndo centrava as necessidades das mulheres de cor.
Essa historia é verdadeira, mas as raizes do conceito sdo muito mais antigas na
historia.

Desde antes dos dias das sufragistas, as ativistas pretas e pardas sempre
desafiaram os sistemas e as organizagcées que deixavam as suas experiéncias a
margem. Elas experienciaram intimamente a vivéncia na intersecgao de raga, classe
e género, sabendo que essas questdes precisavam ser abordadas conjuntamente. O
movimento pelos direitos reprodutivos nao foi diferente. Ja em 1973, as mulheres
negras denunciavam o enquadramento organizacional dos direitos reprodutivos por
deixar de fora as necessidades das suas comunidades. Num editorial de 1973 sobre
a decisao Roe, publicado no The Black Woman’s Voice, o National Council of Negro
Women [Conselho Nacional de Mulheres Negras] identificou maneiras pelas quais as
mulheres negras eram for¢gadas a aceitar a esterilizagdo para continuar recebendo

beneficios sociais, e como outras mulheres e meninas negras eram esterilizadas sem

520



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

consentir com o procedimento. Em alguns casos, as mulheres negras eram forgadas
a fazer abortos como punicao por defenderem os direitos civis. O editorial emitiu este
importante aviso: “Devemos estar sempre vigilantes para que o que parece ser,
aparentemente, um passo em frente ndo se torne, na verdade, mais um grilhdo ou

método de escravidao”. Da mesma forma, em 1977, o Combahee River Collective
[Coletivo do Rio Combahee] emitiu a sua declaracdo de principios, identificando o
feminismo negro como “o movimento politico l6gico para combater as multiplas e
simultaneas opressoes que todas as mulheres de cor enfrentam”.

Como explica a Dra. Bond, o movimento moderno por justica reprodutiva
apoiou-se em ativistas negras como Byllye Avery e Lillie Pearl Allen. Avery € uma
icbnica feminista negra ativista da saude que, logo apos a legalizagdo do aborto,
cofundou o Gainesville Women’s Health Center [Centro de Saude das Mulheres de
Gainesville], uma clinica de aborto e centro de parto. Ela trabalhou em parceria com
Allen, uma educadora em saude que desenvolveu o workshop “Black and Female:
What Is the Reality?” [Negra e mulher: qual € a realidade?], no qual as participantes
puderam explorar como o racismo e a misoginia afetavam as suas experiéncias em
saude. O trabalho de Avery e Allen foi essencial para unir os impactos de raca, género
e classe nas comunidades negras. Em 1983, o Spelman College realizou a primeira
Conferéncia Nacional sobre Questdes de Saude das Mulheres Negras, com quase 2
mil participantes. Segundo reportagem do New York Times publicada em novembro
de 2023, o evento de trés dias mudou a forma como as mulheres negras pensavam e
falavam sobre a nossa saude e os efeitos do racismo sobre nés. Depois disso, Avery
e Allen sabiam que precisavam continuar a se organizar em torno da saude das
mulheres negras, criando o National Black Women’s Health Project [Projeto Nacional
de Saude das Mulheres Negras] — agora chamado Black Women’s Health Imperative
[Imperativo de Saude da Mulher Negra]. O programa centrava-se na saude e no bem-
estar das mulheres negras e, inicialmente, ndo assumiu uma posi¢ao publica sobre o
aborto. Avery e outras mulheres da organizacdo dedicavam-se a questdo; outras
consideravam o aborto um genocidio contra as comunidades negras ou um problema
das mulheres brancas. Mas, a medida que os ataques legais ao aborto continuavam,

organizagdes nacionais de mulheres negras, incluindo o Projeto Nacional de Saude

521



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

das Mulheres Negras, juntaram-se a grupos de direitos ao aborto liderados por
mulheres brancas. Em 1986, ao lado do Conselho Nacional de Mulheres Negras,
liderado pela lendaria lider dos direitos civis Dorothy Height, e mais de cem
organizagdes encabecgadas por mulheres de cor, o Projeto Nacional de Saude das
Mulheres Negras apoiou a Marcha pela Vida das Mulheres daquele ano, marcando
um ponto de virada para a questao dos direitos reprodutivos na esfera publica.

Nesse mesmo ano, o Missouri promulgou uma lei que estabelecia a
personalidade juridica do feto, o que significava que para aquele estado a “vida”
comegava na concepgao, e que os embrides passariam a ter direito a protegdes legais
historicamente reservadas aos seres humanos vivos, impondo uma série de restricdes
ao aborto, incluindo a proibi¢cao do uso de fundos publicos, funcionarios ou instalagdes
para “incentivar ou aconselhar” uma paciente a fazer um aborto, a menos que fosse
para salvar a vida da pessoa. Essa lei ndo apenas ultrapassou os limites estabelecidos
na decisdo Harris v. McRae de 1980, ao aplicar restricbes ao uso de fundos publicos
para servigos de aborto a todas as pessoas gravidas, e ndo apenas as beneficiarias
do Medicaid, mas também interferiu na pratica da medicina.

Em 1989, o caso Webster v. Reproductive Health Services chegou ao Supremo
Tribunal dos Estados Unidos, com a solicitacdo do estado do Missouri para que o
Tribunal revisse a lei e reconsiderasse o caso Roe. Embora o Tribunal n&o tenha
aceitado e reconsiderado o caso Roe, manteve as disposi¢cdes da lei do Missouri,
sinalizando o que o futuro reservava para o direito constitucional ao aborto nos
Estados Unidos. Faye Wattleton, entdo presidente da Planned Parenthood
[Parentalidade planejada], disse que, como a decisdo negava o acesso ao aborto em
todas as instalagdes financiadas com recursos publicos, “a decisdo Roe, tal como a
conheciamos, deixou de existir”.

A decisdao Webster da Corte abalou ativistas, em particular mulheres negras
lideres que vinham lutando para preservar e até mesmo expandir os direitos ao aborto.
A estrategista politica Donna Brazile organizou uma teleconferéncia com outras
lideres que representavam as organizagcdes de mulheres negras mais proeminentes
da época. Byllye Avery sugeriu que elas produzissem um panfleto deixando claro, de

uma vez por todas, que os direitos ao aborto e a liberdade de controlar nossa

522



NandUty Volume 13 | Numero 22 | 2025

ISSN:2317-8590

reproducdo, ou liberdade reprodutiva, eram questdes essenciais para as mulheres
negras. Escrito por Marcia Gillespie, da revista Ms. Magazine, o panfleto, intitulado
We Remember [N6s lembramos], relacionava os esforgos para controlar a reprodugao
das mulheres negras, desde a escravidao até as restricdes atuais, e dizia as pessoas
negras comuns que faziam abortos que essa era a nossa luta e que ndo deveriamos
recuar. O panfleto deu uma definigdo mais ampla a “liberdade reprodutiva”, que incluia
os seguintes direitos: receber informagdes abrangentes e adequadas a idade sobre
sexualidade e saude reprodutiva; escolher ter ou néao ter filhos; ter acesso a cuidados
de saude de boa qualidade e acessiveis para gestagdes e partos seguros; ter facil
acesso a cuidados de saude relacionados com contracepcgao, aborto e infertilidade; e
fazer escolhas informadas, seguras e eficazes em matéria de saude reprodutiva. O
panfleto incluia esta declaragao:

Sempre houve aqueles que se opuseram ao exercicio dos nossos direitos, que
tentaram restringir as nossas escolhas. Provavelmente sempre havera. Mas
nos, que fomos oprimidas, ndo devemos vacilar em nossa oposigéo a tirania,
de qualquer tipo, especialmente as tentativas de tirar a nossa liberdade
reprodutiva. Vocé pode acreditar que o aborto € errado. Respeitamos a sua
crencga e faremos tudo ao nosso alcance para proteger a sua escolha. Vocé
pode decidir que o aborto ndo € uma opg¢ao que escolheria. A liberdade
reprodutiva garante o seu direito de ndo o fazer.

Tudo o que pedimos € que ninguém negue a outro ser humano o direito de
fazer a sua propria escolha. Que ninguém a condene a exercer as suas
escolhas de maneiras que ponham em risco a sua saude, a sua vida. E que
ninguém impec¢a outras pessoas de criar condigbes seguras, acessiveis e
legais para acomodar as mulheres, quaisquer que sejam as escolhas que elas
fagam. A liberdade reprodutiva nos da a cada um de nés o direito de fazer as
nossas proprias escolhas e garante-nos um sistema de apoio seguro, legal e
acessivel. E o direito de escolher.

No total, 16 mulheres negras assinaram a declaragdo, incluindo Avery e
Wattleton. A Planned Parenthood e a NARAL patrocinaram a impressao de mais de
250.000 cépias. Na época, havia poucas organizacdes e lideres de movimentos
dispostas a denunciar o racismo e a discriminagcdo que as mulheres negras
enfrentavam; a declaragéo conectou as realidades da vida das mulheres negras de tal

forma que seria modelada no ordenamento da justi¢a reprodutiva.

523



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

WOMEN ARE FOR REP

AFRICAN AMERICAN
woaiiud IAILINAOY

WE REMEMBER

Mulheres afro-americanas organizando-se por liberdade reprodutiva: “No6s lembramos”, 1989.
Cortesia dos Documentos de Byllye Avery, Colecdo Sophia Smith, Smith College, Northampton,
Massachusetts.

Ap6s a distribuicdo do panfleto We Remember [Nés lembramos], as
organizadoras do National Black Women'’s Health Project comegaram a angariar apoio
generalizado para o acesso ao aborto nas comunidades negras. Elas patrocinaram
uma conferéncia, Sisters in Session About Our Reproductive Health [Irmas Reunidas
Sobre Nossa Saude Reprodutiva], em 1990, e quatro anos depois langaram a
Campaign for Abortion and Reproductive Equity — CARE [Campanha por Aborto e
Equidade Reprodutiva], que forjou a base para esforgos futuros de ativistas por justica
reprodutiva contra a Emenda Hyde.

No entanto, embora a NARAL tenha copatrocinado a impressao do panfleto,
apoiando a critica a uma visao limitada, a organizagao reforgava o enquadramento da
“escolha”, centrado nos direitos e n&o no acesso. Em 1993, a organizagdo mudou o

seu nome de Associagao Nacional para a Revogagao das Leis do Aborto para Liga

524



NandUty Volume 13 | Numero 22 | 2025

ISSN:2317-8590

Nacional de Agao pelos Direitos ao Aborto e langou a campanha Real Choices
[Escolhas Reais] para “destacar os objetivos da sua missdo ampliada: preservar o
acesso ao aborto enquanto trabalha para promulgar politicas que tornem o aborto
menos necessario”. A NARAL comecgou a se envolver em esforgos para estigmatizar
e minimizar o papel do aborto, cujos resquicios ainda experimentamos hoje. Apesar
de oferecer apoio publico e financeiro ao apelo do panfleto We Remember e a
organizagoes lideradas por mulheres de cor, a NARAL assumiu uma posigao contraria,
optando pelo pragmatismo politico que mantinha o status quo em detrimento da
libertacdo do aborto de que as comunidades negras e pardas precisavam para
sobreviver. E nesse contexto que as fundadoras da justiga reprodutiva se reuniram em
Chicago.

Na reunido de junho de 1994, ativistas negras ficaram decepcionadas com o
plano em construcao pelas defensoras dos direitos reprodutivos para enfrentar as
falhas do Health Security Act [Lei de Seguranga da Saude] do presidente Clinton.
Como explica a Dra. Bond num capitulo que escreveu para o livro Radical
Reproductive Justice: Foundation, Theory, Practice, Critique, o plano, liderado pela
primeira-dama Hillary Rodham Clinton antes das eleicdes de meio de mandato nos
Estados Unidos de 1994, iria institucionalizar ainda mais o sistema de saude de dois
niveis que prejudicava tantas comunidades de cor. Em resposta, as fundadoras da
justica reprodutiva decidiram escrever uma declaracdo com recomendagdes, com 0
objetivo especifico de incluir o aborto e centrar as necessidades das mulheres negras.
Em sua opinido, as defensoras da saude das mulheres ndo tinham compreendido a
dimensao do impacto que a integra da proposta de Clinton teria sobre as mulheres de
baixa renda e racialmente marginalizadas. A Dra. Bond escreveu que “embora o
aborto fosse um recurso crucial para nds, também precisavamos de cuidados de
saude, educagao, empregos, creches e o direito a maternidade”.

A Dra. Bond nos contou que, antes dessa reunido em Chicago, ja havia outros
esforgos para criar uma coalizdo nacional de liderancas negras em saude sexual e
reprodutiva. “Nao quer dizer que as pessoas nao estivessem trabalhando por justica

reprodutiva antes de nos reunirmos em 1994”, disse ela. “Mas também acho que

525



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

calhou de ser o momento certo e o grupo certo de pessoas naquele momento
especifico”. Apos publicar a declaracdo da conferéncia, as liderangcas queriam que
essa visdo causasse um impacto ainda maior. Elas colocaram um anuncio de pagina
inteira no Washington Post e no Roll Call, um jornal politico, em 16 de agosto de 1994.
Intitulado “Mulheres negras sobre a reforma da saude”, o anuncio declarava ao
Congresso que elas “ndao endossariam [nenhum] sistema de reforma da saude que
nao cobrisse toda a gama de servigos reprodutivos para todas as mulheres —
incluindo o aborto”. Elas também observaram que a reforma da saude deveria incluir
cobertura universal acessivel a todas as pessoas, ser integral por natureza e ter
mecanismos explicitamente antidiscriminagao.

As doze maes fundadoras da justica reprodutiva:
% Toni M. Bond (Chicago Abortion Fund)
* Rev. Alma Crawford (Religious Coalition for Reproductive Choice)
* Evelyn S. Field (National Council of Negro Women)
* Terri James (American Civil Liberties Union of lllinois)
* Bisola Marignay (National Black Women’s Health Project, Chicago
chapter)
¥ Cassandra McConnell (Planned Parenthood of Greater Cleveland)
% Cynthia Newbille (National Black Women’s Health Project)
* Loretta J. Ross (Center for Democratic Renewal)
* Elizabeth Terry (National Abortion Rights Action League of Pennsylvania)
* “Able” Mabel Thomas (Pro-Choice Resource Center, Inc.)
* Winnette P. Willis (Chicago Abortion Fund)

* Kim Youngblood (National Black Women’s Health Project)

O anuncio foi assinado por 836 mulheres negras, incluindo a autora Alice Walker
e a ativista Angela Davis. “A resposta foi incrivel”, disse-nos a Dra. Bond. “Quero dizer,
todas queriam ter a certeza de que o seu nome estava la, acho que pelo que o

documento dizia e pela forma como o levamos as varias comunidades em que cada

526



NandUty Volume 13 | Numero 22 | 2025

ISSN:2317-8590

uma de nos trabalhava [...] As pessoas queriam que os seus homes fossem incluidos
porque adotamos uma perspectiva muito ampla sobre o que significava, para as
mulheres negras e para as pessoas com capacidade para engravidar, ser reprodutiva
e sexualmente saudavel. Essa foi a diferenca”.

As mulheres ainda nao tinham completado o quebra-cabegas sobre estas
conexdes, mas estavam em vias de fazé-lo. Elas também precisavam de um nome.
Enquanto planejavam o anuncio, comegaram a pensar em qual nhome gostariam de
dar a esse novo arcabouco: decidiram-se por “justica reprodutiva” e autointitularam-
se Women of African Descent for Reproductive Justice [Mulheres Afrodescendentes
por Justica Reprodutiva]. O termo “justica reprodutiva” uniu as nog¢des de “direitos
reprodutivos” e de “justica social” para centrar, com mais precisdo do que o conceito
de “escolha reprodutiva”, o amplo escopo das necessidades de justica social das
pessoas marginalizadas. “Nosso pensamento seguia nessa diregdo, ligando
autonomia reprodutiva e sexual, autodeterminacgao e libertacdo ao direito humano de
poder tomar decisdes sobre as nossas vidas € 0s nossos corpos enquanto mulheres
negras, dada a nossa historia, especialmente neste pais”.

No dia seguinte a publicagdo do anuncio, a Women of African Descent for
Reproductive Justice organizou uma conferéncia de imprensa em Washington, DC, e
distribuiu reimpressdes do panfleto We Remember. A segunda edi¢gdo do panfleto
listava mais 29 assinaturas, inclusive as 12 fundadoras da justica reprodutiva, bem
como duas declaragdes: uma em apoio a cirurgid-geral Dra. Joycelyn Elders, a
primeira mulher negra a ocupar o cargo, que foi forcada a demitir-se por pressao
republicana depois de sugerir num férum sobre HIV/Aids que os jovens deveriam ser
ensinados sobre masturbacdo nas escolas, com o intuito de reduzir as taxas de
transmissao, além de pedir a legalizacdo de algumas drogas e defender a distribuicéo
de contraceptivos nas escolas. A segunda declaragao apoiava o Dr. David Satcher
como seu substituto. As mulheres afrodescendentes por justica reprodutiva
compreendiam a analise interseccional e as experiéncias vividas por mulheres negras,
e entendiam o carater fundamental de ambas para a saude reprodutiva. Elas estavam

determinadas a garantir que os legisladores também compreendessem isso.

527



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Alguns meses depois, em setembro de 1994, varias das fundadoras da justiga
reprodutiva participaram da Conferéncia Internacional sobre Populacdo e
Desenvolvimento no Cairo, Egito. La, aprenderam com a comunidade internacional
dedicada a saude das mulheres sobre como usar o enquadramento global dos direitos
humanos, descrito nas normas internacionais das Nacbdes Unidas. A partir das
semelhancgas e conexdes identificadas entre suas vidas e as vidas das ativistas ao
redor do mundo, as estadunidenses sentiram que este arcabougo era mais
abrangente do que os direitos proporcionados pela Constituicdo dos EUA e o limitado
direito a privacidade da decisdo de Roe. O enquadramento também exigia que as
politicas publicas reconhecessem o contexto histérico da reprodugcao forgada das
mulheres negras durante a escravidao, a experimentagdo médica e a esterilizagédo
forcada. O enquadramento insistia para que as politicas publicas e os esforcos de
cuidado em saude considerassem a totalidade das vidas das mulheres negras e o
contexto em que as suas decisdes sdo tomadas.

A definicdo de justiga reprodutiva era simples, mas visionaria: o direito de ter
filhos, de nao ter filhos e de criar os filhos que temos em ambientes seguros e
saudaveis.

A visdo, baseada na teoria feminista negra e no panfleto We Remember,
reconhecia as necessidades Unicas das familias pretas e pardas que nunca puderam
criar os seus filhos livres de coercao e opressao. A visao procurava abordar a realidade
politica de todas aquelas que nao tinham como escolher o desfecho das suas
gestagdes, fosse por causa de salarios desvalorizados, por leis como a Emenda Hyde,
pela falta de servicos de saude reprodutiva em suas comunidades, por politicas de
imigracao ou por falta de informagao. A visdo também contemplava naturalmente
pessoas queer e trans, ao incluir aquelas que faziam abortos, uma vez que era
direcionada as pessoas mais incapazes de acessar 0s cuidados sexuais e
reprodutivos de que precisavam em nossa sociedade, a despeito de sua orientagao
sexual ou identidade e expressao de género. Quando conversamos com Cazembe
Murphy Jackson, um homem trans queer negro do sul dos Estados Unidos, para o
nosso podcast The A Files: A Secret History of Abortion, ele nos contou que quem

mais o0 apoiou e 0 manteve engajado no movimento por justica reprodutiva foram as

528



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

mulheres negras do sul do pais. Cazembe afirma que seu aborto salvou a sua vida.
Quando era estudante universitario no Texas, ele foi estuprado por varios agressores,
em razao de sua apresentagao de género a época, como lésbica caminhoneira. A
experiéncia de tentar fazer um aborto foi ainda mais desafiadora. Ele denunciou a
violéncia a policia, mas foi tratado com desconfianga e descaso. Entéao, ele fez um
empreéstimo para cobrir os custos dos cuidados médicos e teve de enfrentar
manifestantes antiaborto vociferando nas duas vezes em que foi a clinica, uma vez
que o governo exigia multiplas consultas para realizar o procedimento.

Hoje em dia, Cazembe compartilha a sua histdria por acreditar que, se tivesse
ouvido outras vozes trans negras na época do seu aborto, isso teria validado a sua
experiéncia, especialmente uma vez que, historicamente, 0 movimento pro-escolha
excluiu pessoas queer e trans do movimento por direitos reprodutivos. E ele ndo esta
sozinho: o Instituto Guttmacher estima que pelo menos 1% das pacientes que abortam
se identificam como pessoas nao binarias ou homens trans. “Todo mundo tem 6rgaos
para se reproduzir, entdo é claro que todo mundo precisa de justica reprodutiva”,
explicou Cazembe.

Essa inclusdo é o que torna a justigca reprodutiva essencial para pessoas de
todos os géneros. “[Ela] nos da o enquadramento necessario para aplicar uma lente
interseccional aos sistemas de opresséo capazes de impedir que mulheres negras e
pessoas negras com capacidade de engravidar sejam autbnomas sobre seus corpos
e, em ultima instancia, sobre suas vidas”, como nos disse a Dra. Bond.

Para nés, a justica reprodutiva € uma visdo de mundo; ela exige que
examinemos todos os planos, sistemas de cuidados e politicas publicas, bem como a
forma como tratamos umas as outras, com uma lente que reconheg¢a a humanidade
da pessoa a nossa frente e a apoie na obtencao de todos os direitos, recursos e
respeito de que necessita para tomar as suas proprias decisdes informadas sobre o
seu corpo. A justiga reprodutiva exige que reconhegamos como a historia, o lugar, a
opressao e 0 acesso podem limitar as decisbes que tomamos e busca maneiras de
corrigir isso de forma justa. Lembra como a Dra. Bond s6 aprendeu sobre o seu ciclo
menstrual quando a profissional de saude Ihe explicou? A profissional nao

constrangeu a Dra. Bond por precisar de outro teste de gravidez apés ter feito quatro

529



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

abortos; em vez disso, ela fez perguntas a Dra. Bond e lhe ofereceu educagéo para
que ela pudesse tomar suas proéprias decisdes informadas sobre o0 seu préprio corpo.
Mas a justica reprodutiva nao se restringe ao nivel pessoal; ela também busca mitigar
e reparar os danos causados por politicas racistas. Tomemos, por exemplo, uma
politica conhecida como “family cap” [limite familiar], na qual os estados limitam a
ajuda financeira e os beneficios sociais oferecidos as beneficiarias caso elas
engravidem enquanto recebem o auxilio. Se uma pessoa engravidar, pode se sentir
forcada a interromper uma gravidez desejada simplesmente porque € pobre e nao
receberia apoio adicional do governo para criar essa crianga. Mas seus problemas
também podem virar uma bola de neve: ela pode nao ter condi¢des financeiras para
pagar o aborto e, portanto, ter de continuar a gravidez com menos ajuda financeira
para criar todos os seus filhos, ou pode ser coagida a renunciar aos seus direitos
parentais por meio da adogao, porque nao tem condigdes financeiras para criar outra
criangca. Com menos apoio financeiro e, muito possivelmente, um emprego mal
remunerado, ela pode ter dificuldades para pagar creche, alimentagdo e uma moradia
estavel, o que pode leva-la a entrar em conflito com o sistema de policiamento familiar®
que criminaliza pais e maes por criarem os seus filhos na pobreza. As familias sao
punidas nao porque prejudicaram os seus filhos, mas porque tiveram dificuldades em
arcar com as necessidades basicas para criar os filhos. Essas questbées complicam-
se ainda mais a depender de variaveis como raga e territério, e para pessoas com
deficiéncia, queer, trans, imigrantes, jovens e pessoas encarceradas ou egressas do
sistema prisional. Enquanto isso, 0s recursos que 0 nosso pais gasta policiando as
familias e monitorando os escassos beneficios sociais que elas recebem superam
enormemente o dinheiro que custaria para apoiar financeiramente as familias de baixa
renda a alimentar e criar os seus filhos.

No ambito politico, o problema é ainda mais complexo, uma vez que 0s mesmos

politicos que bradam sobre a importancia do direito ao aborto e a contracepcao,

5 IN.T.] O termo “sistema de policiamento familiar” (em inglés, family policing system) refere-se ao
sistema de bem-estar infantil [child welfare system] nos Estados Unidos, que tem sido criticado por
ativistas e intelectuais como a sociéloga Dorothy E. Roberts, por operar mais como um sistema de
vigilancia e punig&o, do que de apoio as familias.

530



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

cortam o financiamento ao Medicaid e a beneficios sociais, investem na militarizagao
e no policiamento de nossas fronteiras e nossas comunidades, e bombardeiam
pessoas que também merecem a libertagédo da justiga reprodutiva ao redor do mundo.
Arealidade é que o arcabougo dos direitos reprodutivos e os slogans pro-escolha nao
d&o conta da complicada jornada reprodutiva a que as pessoas sao submetidas pelo
simples fato de n&o terem dinheiro suficiente para sustentar as suas familias.

A Dra. Bond adverte, no entanto, sobre a “errada percepgao predominante” de
que as mulheres negras estavam tentando substituir o arcabougo pro-escolha e dos
direitos reprodutivos. “Em vez disso”, escreve ela em Radical Reproductive Justice, “o
nosso foco era colocar as mulheres negras no centro do debate, movendo as nossas
vozes das margens para o centro do discurso”. Ela cita a intencionalidade do
enquadramento construido a partir das suas préprias experiéncias pessoais, no
caminho rumo a autodeterminacdo e a libertagdo. A justica reprodutiva ndo foi
concebida como uma substitui¢cdo, escreve a Dra. Bond. “Essa suposi¢cdo promove o
mito de que as mulheres de cor sido incapazes de formular analises tedricas para
efetivamente romper com os vinculos histéricos sobre a nossa carne encarnada”. A
justica reprodutiva era uma visdo que destacava as formas como multiplas opressoes
ameagavam a autonomia corporal e a libertagdo das mulheres negras. A justica
reprodutiva foi criada como um conceito para nos guiar a medida que desmantelamos
a opressao sexual e reprodutiva em nossas comunidades.

Por mais visionario que seja o arcabougo da justica reprodutiva, ele nao foi
imediatamente aceito. Quando a Dra. Bond cofundou a organizagao Black WWomen for
Reproductive Justice [Mulheres Negras por Justica Reprodutiva] em 1996 com
Winnette P. Willis, ela se deparou com doadores filantropicos querendo que elas se
concentrassem na mudanca de politicas publicas, em vez de uma ampla educagao
comunitaria. Mas a Dra. Bond rejeitou esses apelos; ela deixou explicito que seu
objetivo — enquanto cocriadora da organizagao e do arcabougo da justi¢ca reprodutiva
— era “para que as mulheres pudessem se libertar através deste processo de
autorrealizagao e ganhar o controle e a autonomia sobre 0s seus corpos”.

Em sua esséncia, o trabalho da justica reprodutiva € muito maior do que qualquer

politica ou programa federal. A libertagdo ndo pode vir de um bilionario filantropo ou

531



NandUty Volume 13 | Numero 22 | 2025

ISSN:2317-8590

de uma politica, nem pode ser alcangada por um unico candidato, organizagdo ou
partido politico. Trata-se do reconhecimento de todo um sistema de mudanga em
nossas familias, comunidades e no mundo. As fundadoras da justica reprodutiva
trilharam este caminho para que as futuras defensoras, ativistas e aliadas da justica
reprodutiva o seguissem. A medida que redesenhamos as nossas comunidades para
que se paregam com 0 mundo que queremos e merecemos, temos de nos esforgar
para ver como a justica reprodutiva pode ser aplicada em nossas vidas e para nos
organizar sem as amarras da supremacia branca, do capitalismo e do racismo. Ela
nao pode ser limitada pelos caprichos desprovidos de imaginagao de partidos politicos
ou filantropos. Ainda assim, para espalhar a palavra da justiga reprodutiva, as
fundadoras desse arcabougo precisaram criar organizagdes sem fins lucrativos para
continuar o trabalho e apoiar nossas comunidades, quer os financiadores

compartilhassem desta visao ou nao.

Organizando o movimento

Uma das primeiras memoérias de Luz Marina Rodriguez sobre saude
reprodutiva foi aprender sobre o seu utero a partir de um modelo de plastico, sobre
como inserir um diafragma, como funcionavam os DIUs e outras opgdes de
contracepgdo. Quando tinha dezesseis anos, ela até transformou os aprendizados
num pequeno video sobre uma jovem que precisava fazer um aborto, como parte do
seu trabalho num programa para jovens de uma ONG local. Luz nasceu e foi criada
no Lower East Side, em Nova lorque, para onde os seus pais migraram de Porto Rico.
A mudanca deles na década de 1950 foi resultado da Operacéo Bootstrap, um esforco
coordenado pelos governos dos Estados Unidos e de Porto Rico para lidar com a
escassez de mao de obra barata. Luz cresceu num bairro eclético de “hippies porto-
riquenhos”, como ela diz, e foi exposta a gestdo compartilhada e ao ativismo social
desde muito nova. “Eu nao tinha ideia de que o resto do mundo [ndo praticava o
ativismo social] até sair do bairro”, nos disse Luz numa entrevista. Ao longo de sua
formacgao, ela passou os anos frequentando, de bicicleta, diferentes programas para

jovens lideres com foco em mobilizagdo comunitaria.

532



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Quando ja era uma veterana na New York University, Luz pesquisou a
esterilizagdo de mulheres na ilha de Porto Rico. Luz leu sobre a parceria entre médicos
e empresas farmacéuticas americanas que viam a ilha como “um laboratério perfeito”
para a pesquisa e o desenvolvimento da pilula anticoncepcional, antes que ela fosse
considerada segura o suficiente para ser comercializada entre mulheres americanas.
Ela aprendeu sobre suas ideias racistas sobre fecundidade e os niveis educacionais
das porto-riguenhas, sobre superpopulacdo e sobre o desejo de controlar quem
poderia ou ndo procriar. A campanha de esterilizacéo foi apoiada pelo governador de
Porto Rico, para quem a superpopulagao seria a raiz da pobreza e uma ameacga ao
sucesso da Operagao Bootstrap junto a empresas americanas. “Como jovem porto-
riquenha, fiquei indignada e me politizei ndo apenas acerca dos direitos reprodutivos
para ter o direito de escolher um aborto, mas também pelo direito de ter um filho”, nos
disse Luz. “Essa era a minha plataforma antes de o termo ‘justi¢ca reprodutiva’ ser
cunhado”. Pouco tempo depois, ela assumiu o cargo de diretora executiva da Latina
Roundtable on Health and Reproductive Rights [Mesa Redonda Latina sobre Saude e
Direitos Reprodutivos], com sede em Nova lorque. Fundada em 1989, a Latina
Roundtable era a unica organizagdo de direitos reprodutivos que defendia as
necessidades de saude das mulheres latinas em Nova lorque, em meio a uma
escalada de ataques aos cuidados em saude reprodutiva nas décadas de 1980 e
1990.

Mesmo ao encontrar um propésito no trabalho por direitos reprodutivos, Luz
nao se via como parte de um movimento. “Era simplesmente o que eu fazia, a luta
diaria era o que estava sempre presente na minha mente”, disse Luz numa entrevista
de 2006 ao Projeto de Histdria Oral Vozes do Feminismo do Smith College. “E a gente
nao percebe que faz parte de um movimento até olhar para tras e ver que houve algum
movimento”, disse ela, rindo. Ela disse que foi parar na Latina Roundtable ndo por ser
ativista dos direitos reprodutivos, mas porque era ativista da justica social. Ela
trabalhava com bancos de alimentos, programas juvenis, e abrigos para mulheres.
“Para mim, tudo era parte da mesma familia”, disse Luz. “Ou a gente estava lidando
com as criancas daquela familia, ou com as maes daquela familia [...] isso me levou

direto a justica reprodutiva”.

533



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Num dia fortuito na Latina Roundtable, Luz recebeu uma chamada de Reena
Marcelo, oficial de programas da Fundacao Ford, que tinha ouvido Luz falar sobre o
grave estado de saude das mulheres durante uma reuniao de financiadores. Marcelo,
que ja faleceu, era das Filipinas e “tinha a sua proépria histéria sobre opressao
reprodutiva [la]". Ela tinha interesse em financiar organizagbes de base comunitaria
de mulheres de cor, tipicamente ignoradas pela Fundagéo Ford, que pudessem se
concentrar em infecgdes do trato reprodutivo e solugdes culturalmente relevantes. Luz
teve a ideia de financiar um total de dezesseis grupos — quatro de cada uma das
quatro comunidades de cor consideradas sob o guarda-chuva “mulheres de cor”:
mulheres afro-americanas, asiatico-americanas, latinas e indigenas — garantindo
uma doacao de 4 milhées de ddlares por trés anos da Fundacgao Ford, o qual levou a
criagao da SisterSong.

Durante a preparacéao para o langamento, Luz organizou uma série de reunides
abertas para mulheres de cor na area da saude reprodutiva, em parceria com algumas
liderangas importantes para ajudar a divulgar a iniciativa. Muitas liderangas de cor do
movimento por saude reprodutiva desconfiavam do esforgo e das reunides, e algumas
até se recusaram a participar. Outras, que participaram, explicaram que esse tipo de
iniciativa liderada por fundacgdes ja havia sido tentado antes: os financiadores usariam
as informacbes obtidas para elaborar uma solicitacdo de propostas a qual
organizacdes sem fins lucrativos poderiam se candidatar, mas o financiamento nao
irl@ necessariamente para os grupos que participaram da reunido. Na tentativa de
amenizar as preocupacdes das mulheres de cor ali presentes, Luz e Marcelo abriram
a primeira reunido contando uma histéria sobre a lideranga compartilhada de gansos
que voam para o sul dos Estados Unidos durante o inverno. “Ao voar em forma de V,
todo o bando aumenta em pelo menos 71% o alcance de voo do que se cada ave
voasse sozinha”, explicou Luz, criando uma comparagao entre o bando e o que seria
o coletivo de organizag¢des da justi¢ca reprodutiva. “Pessoas que compartilham uma
direcdo comum e um senso de comunidade podem chegar ao seu destino mais rapida
e facilmente porque estao viajando com o impulso umas das outras”. Os gansos, disse
ela ao grupo, também cuidam uns dos outros se um ficar doente ou ferido. Dois gansos

sairiam do bando com o ganso ferido e ficariam com ele até que pudesse voar ou

534



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

morresse, e entdo partiiam em sua propria formacéo. “Se tivermos o senso de um
ganso, também ficaremos assim, juntas umas das outras”.

Luz falou sobre o que a levou a justica reprodutiva: a experimentagdo em e a
esterilizagdo de mulheres porto-riquenhas. Na sala, cada um dos grupos étnico-raciais
disse que o Estado havia feito 0 mesmo com as suas comunidades. “Foi um momento
poderoso e decisivo”, nos disse Luz. A atividade destacou a longa histéria de opresséao
reprodutiva que afetava todos os grupos de mulheres de cor. Mas, até aquela reuniao,
essas conexdes em comum eram raramente abordadas ou mesmo reconhecidas.
“Houve um siléncio profundo e um peso que tomou conta da sala. Era como se fosse
uma coisa boa que aquilo nos conectasse, mas era algo tao, tao, triste, horrivel”, disse
Luz. No final, os grupos que participavam regularmente e compareciam a essas
reunides foram convidados a se candidatar para fazer parte da SisterSong. Os grupos
iniciais receberam financiamento da Fundacéo Ford para capacitacao, a fim de dar
inicio aos seus programas de saude sexual e reprodutiva. A subvencao de 4 milhdes
de ddlares foi uma béncgao para as organizagdes, mas foi dividida entre os dezesseis
grupos ao longo de trés anos. Quando o financiamento inicial se esgotou, todos
esperavam que viria mais, porém, sob uma nova oficial de programas, a Fundagao
Ford procurou um novo grupo de dezesseis organizagdes para receber financiamento
usando o nome SisterSong. Nenhuma das organizagbes originais receberia
financiamento adicional. “Entdo Loretta Ross invadiu a Fundacao Ford e disse: ‘Se
nao vamos receber dinheiro, tudo bem, mas vocés nao vao levar o nosso nome’”,
lembrou Luz. A Fundacao Ford mudou a sua posi¢ao e Ross, que se tornaria a primeira
lider da SisterSong, reuniu as organizagdes originais e 0 hovo grupo para planejar a
sua primeira conferéncia nacional.

“‘Naquela conferéncia, a SisterSong renasceu”, disse Luz. Em 2003, cerca de
600 mulheres de cor se reuniram em Atlanta para aprender sobre o arcaboucgo da
justica reprodutiva e como gerar impacto local ou nacionalmente, ou em ambos os
niveis. “As questdes exploradas na conferéncia vieram da frustragdo das mulheres de
cor com as limitagdes do movimento pré-escolha baseado no paradigma da
privacidade, incapaz de incorporar as experiéncias das mulheres de cor em sua

totalidade, e com o fracasso do movimento pré-escolha em compreender o impacto

535



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

do pensamento supremacista branco na vida das comunidades de cor”, explica a Dra.
Bond em Radical Reproductive Justice. Para os grupos e lideres envolvidos na
definigdo e na construgcdo do movimento, imaginar como seria uma sociedade com
justica reprodutiva tornou-se tao crucial, se ndo mais, quanto reagir aos ataques aos
cuidados em saude sexual e reprodutiva.

ApOs a conferéncia inaugural da SisterSong, varias organizagdes integrantes
do coletivo se repaginaram para incorporar o paradigma da justica reprodutiva,
inclusive adicionando o termo aos seus proprios nomes: Comunidades Asiaticas por
Justica Reprodutiva (anteriormente Pessoas das llhas da Asia-Pacifico por Saude
Reprodutiva), Mulheres Negras por Justica Reprodutiva (anteriormente Mulheres Afro-
Americanas em Evolugédo) e SisterSong, que mudou o seu nome em 2010 para
Coletivo SisterSong Mulheres de Cor por Justica Reprodutiva, nomeado pela membro
fundadora do conselho Juanita Williams.

A justica reprodutiva estava ganhando forgas, mas o financiamento para realizar
o trabalho ndo. As fundagbes ainda ofereciam somas generosas de dinheiro a
organizacdes de direitos reprodutivos lideradas por pessoas brancas, com foco em
mais poder politico, mas, enquanto isso, faziam investimentos menores e de curto
prazo em organizagdes de justiga reprodutiva. Quando algumas fundagdes passaram
a criar oportunidades de financiamento para a justica reprodutiva, a gentrificacéo da
justica reprodutiva cresceu. Algumas organizagdes lideradas por pessoas brancas
alegaram mudar o foco do seu trabalho para mulheres de cor, sem contratar nenhuma
mulher de cor para trabalhar nas suas organizagbes, muito menos em cargos de
lideranca. Grandes organizagdes nacionais com mais poder financeiro e politico
ofuscaram os pequenos grupos de base que realizavam o trabalho nas suas
comunidades locais, e alguns assumiram o crédito por esse trabalho, a medida que a
visdo da justica reprodutiva atraia mais publicos. Depois que a Planned Parenthood
foi amplamente aplaudida em um perfil elogioso do New York Times em 2014 sobre
sua nova estratégia visionaria de ir além do enquadramento organizacional pro-
escolha rumo a uma abordagem mais holistica, que considerava todos os fatores na
vida de uma pessoa, sem reconhecer ou citar o paradigma da justiga reprodutiva, que

acabava de completar vinte anos, liderangas da justica reprodutiva interpelaram

536



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

publicamente a organizagdo. O apagamento reabriu velhas feridas e foi agravado por
um longo abismo entre o montante de doag¢des e subsidios concedidos a grupos
nacionais liderados por pessoas brancas e a organizagdes de justica reprodutiva
lideradas por pessoas de cor, que continuam a lutar para construir a estabilidade
financeira e a sustentabilidade que seus colegas adquiriram ao longo dos anos. “As
organizagdes lideradas por pessoas negras que trabalham por justica reprodutiva
nunca foram suficientemente financiadas. E a ironia por tras disso € que este
movimento foi criado por mulheres negras. Entdo, por que é que a populagao que
criou o movimento é a que recebe menos financiamento?”, perguntou a Dra. Bond
retoricamente. “Acho que esta tdo profundamente enraizado na cultura que nao se
pode confiar nas mulheres negras. N&o se pode confiar em nds para controlar os
Nossos corpos, a nossa fertilidade, entao, é claro, ndo se pode confiar em nés para
gerir os fundos que vém [de organizagdes filantropicas] para criar mudangas”.
* ok %

Construir um mundo de justica reprodutiva dentro das estruturas das
organizacdes sem fins lucrativos € algo precario. As organizagcdes da sociedade civil
sao financiadas, em grande parte, por empresas e familias ricas que colocam o seu
dinheiro nas suas préprias fundagdes para evitar o pagamento de impostos. Esses
sdo 0os mesmos impostos necessarios para financiar programas de saude, como o
Title X6, bibliotecas e hospitais, estradas e pontes, Medicaid e outros projetos e
servigcos publicos. No entanto, os filantropos sédo obrigados por lei a destinar apenas
5% de suas doagdes a organizagdes de caridade e podem continuar a arrecadar
doacgdes para suas proprias fundagdes. Isso significa que aqueles que doaram para
as fundacdes nao apenas ficam com mais lucros obtidos com mao de obra explorada,
trabalhadores sem beneficios e produtos baratos, como também nao reinvestem esse
dinheiro em nossas comunidades para corrigir os danos causados pelas empresas
que sobrecarregam seus funcionarios. Ha pouco dinheiro para centros de saude

comunitarios onde as pessoas possam aprender sobre seus corpos ou receber os

6 [N.T.] Titulo X (em inglés Title X) & um programa federal de planejamento familiar dos Estados Unidos,
criado em 1970 para fornecer servigos de saude preventiva e planejamento familiar gratuitos ou de
baixo custo a familias de baixa renda e pessoas sem seguro saude.

537



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

contraceptivos de que precisam, uma vez que o plano de saude financiado por seus
empregadores n&o cobre isso ou simplesmente porque eles ndo tém condigbes
financeiras para arcar com os custos. Todas as organizagdes sem fins lucrativos por
justica social sdo inerentemente financiadas pelos mesmos sistemas que tentam
desmantelar. Enquanto algumas tentam mudar a injusti¢a sistémica no mundo, outras
limitam sua abordagem porque se beneficiam do poder politico e da influéncia do
status quo — e do financiamento que recebem diante disso. E por essa mesma razao
que é tao dificil promover mudancas politicas sistémicas: os politicos sao financiados
pelos mesmos individuos e empresas de elite; sendo, portanto, incentivados a se
concentrar nos seus interesses, e ndo nos interesses das pessoas marginalizadas. E
tudo isso, como apontou o Dr. Bond, esta impregnado de racismo. E um circulo
ViCiOSO.

As organizagbes de justica reprodutiva estdo tentando construir um mundo
diferente com uma migalha dos recursos oferecidos as maiores e mais conservadoras
organizagbes de direitos reprodutivos. A visdo da justica reprodutiva exige uma
mudanca radical no nosso sistema politico. A justica reprodutiva, como arcaboucgo, é
inerentemente anticapitalista, porque exige olhar para a forma como a coergao
econbmica alimenta o racismo e a opressao reprodutiva. O enquadramento nos
convida a imaginar um mundo em que todos tenham recursos para decidir se, quando
e como aumentar as suas familias, mas isso s6 €& possivel se todos forem
remunerados de forma justa pelo seu trabalho, se as familias tiverem tudo o que
precisam para prosperar e se 0s Nossos corpos nao forem mercantilizados com base
no que — e em quem — podemos produzir. Para que a justica reprodutiva seja real, o
capitalismo deve deixar de existir. Mas, da forma como as coisas estao, para que as
organizacdes sem fins lucrativos que trabalham em prol da justica reprodutiva existam,
0 capitalismo deve prosperar.

Existem maneiras pelas quais um mundo de justi¢ca reprodutiva é possivel. O
nosso sistema ja tem o dinheiro de que precisa, mas ele é investido nos lugares
errados e adota a abordagem errada. Por exemplo, muitos estados disponibilizam os
seus fundos fiscais para centros de crise para gestantes (do inglés, crisis pregnancy

centers) — clinicas falsas que mentem para pessoas gravidas. Imagine se esse

538



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

dinheiro fosse dado a clinicas e organizagbes que adotam cuidados baseados em
evidéncias e culturalmente competentes para apoiar as pessoas e suas vidas sexuais
e reprodutivas. Ou considere os financiamentos oferecidos as forgas policiais
estaduais e locais, as forgas armadas e aos agentes da policia escolar e de imigracgao.
Imagine se esses fundos fossem destinados ao fornecimento de preservativos,
contraceptivos, tratamentos de fertilizagado in vitro e terapias de reposicdo hormonal
para pessoas que nao tém condi¢des financeiras de adquiri-los. Em vez de prender
familias por cruzarem uma fronteira ou prender pais que ‘“roubam” comida para os
seus filhos, os salarios desses agentes poderiam financiar programas ou ajuda
financeira para apoiar essas familias.

Para construir um mundo com justi¢a reprodutiva, temos de pensar na libertacéo
e na abolicdo. A abolicao funciona em conjunto com a justi¢a reprodutiva; ao cortarmos
o financiamento a programas, agéncias e pessoas que servem apenas para retirar e
criminalizar as nossas liberdades, podemos investir adequadamente em liberdade
sexual e reprodutiva e em todas as familias.

Mas a libertagdo ndo pode ser alcancada se depender de orgcamentos
capitalistas e partidos politicos que buscam conservar-se no poder. A justica
reprodutiva exige que desafiemos qualquer sistema ou partido politico que afirme
apoiar os cuidados de saude sexual e reprodutiva, incluindo o aborto, mas que negocia
com a humanidade das comunidades de cor para aumentar a criminalizagao e reter o
poder. As organizagdes de justica reprodutiva sdo uma parte essencial para alcangar
a libertacdo, mas todos nés devemos assumir a visdo da libertagao e leva-la a cabo.
Aquelas de nds que mais tém a perder precisam estar mais préximas e no centro das
decisdes. Caso contrario, s6 recriaremos uma nova versao do problema.

Acreditamos que ha muito a aprender com as liderangas da justica reprodutiva
que tém construido pontes com as nossas comunidades e a aumentado o numero de
pessoas que veem a justiga reprodutiva como sua causa e vocagao. Muitas das suas
histérias comegcam com a tentativa de corrigir as experiéncias negativas que tiveram

ou de replicar os cuidados atenciosos que receberam.

539



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Transformando a justi¢a reprodutiva em realidade

Quando Cherisse Scott ficou gravida em 2002, a cantora, compositora e atriz foi
a uma clinica préxima em Chicago com a inteng¢ao de fazer um aborto. Depois que os
funcionarios da primeira clinica ndo conseguiram convencé-la a desistir do aborto que
ela havia marcado, eles a encaminharam para outra clinica, em um dia diferente, e
garantiram que a segunda consulta seria para um aborto. Os funcionarios da segunda
clinica fizeram uma ecografia e Ihe disseram que, se ela fizesse o aborto, ndo poderia
mais ter filhos, e ela acreditou neles. “Eles mudaram a minha opinido sobre o aborto
porque eu queria ser mae algum dia. Eles se aproveitaram da minha ignorancia sobre
0 aborto, e a mentira deles mudou a trajetoria da minha vida”, disse Cherisse. Em vez
de receber informacdes baseadas em evidéncias, para ter capacidade de pensar em
todas as suas opgodes, Cherisse foi manipulada e enganada pelo centro de crise para
gestantes. Numa entrevista de 2022 ao The Tennessean, Cherisse falou sobre a
experiéncia: “Acho que estou ainda mais chateada agora do que estava naquela
€época, porque agora reconhego a natureza dissimulada do motivo pelo qual os direitos
ao aborto estdo em risco”.

Varios anos depois, numa festa, Cherisse conheceu a Dra. Toni Bond, que Ihe
falou sobre o trabalho de sua organizagéo para educar a comunidade sobre saude
reprodutiva. A Dra. Bond deu o seu cartdo a Cherisse. E, quando Cherisse engravidou
novamente, ligou para o numero do cartdo. A Dra. Bond encaminhou Cherisse para
uma clinica local de saude da mulher para que ela acessasse a contracep¢ao de
emergéncia, mas, quando isso nao funcionou — porque ela estava fora do intervalo de
eficacia —, a encaminhou para uma clinica de aborto. Mais tarde, a Dra. Bond convidou
Cherisse para ser voluntaria na sua organizagao e, em seguida, para fazer parte do
conselho. E quando surgiu uma oportunidade de emprego, ela ofereceu a Cherisse
um cargo na organizagdo. “Enquanto trabalhava na African American Women
Evolving, que mais tarde foi renomeada para Black Women for Reproductive Justice
[BWRJ], ela me ensinou a monitorar a minha fertilidade e a compreender quando
estava ovulando. Depois, ela me designou para ensinar outras mulheres da
comunidade”, explicou Cherisse. A Dra. Bond mostrou a Cherisse que a justica

reprodutiva era sobre empoderar as pessoas para que elas alcangcassem a

540



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

autodeterminacado e assumissem o controle de suas vidas como mulheres negras. “Ela
investiu em mim para que eu pudesse ser empoderada e, entdo, empoderar outras
pessoas”.

Uma das competéncias que Cherisse também trouxe para o seu cargo na BWRJ
foi o fato de ser ministra evangélica ordenada ha onze anos, com relagdes profundas
na igreja negra [Black Christian Church]. A Dra. Bond designou Cherisse para
organizar comunidades religiosas negras e atuar num conselho do clero, para ajudar
a definir como seria sua estratégia de advocacy. A mudanca foi uma adi¢cao necessaria
a estratégia de organizacao coletiva da campanha Trust Black Women [Confie nas
Mulheres Negras], uma parceria de organizagcbes e ativistas negras por justica
reprodutiva impulsionada pela SisterSong em 2010. A parceria buscava enfrentar uma
campanha nacional racista e antiaborto em outdoors que atacavam as mulheres
negras por fazerem abortos. A Dra. Bond tinha a esperanga de que, sob a lideranga
de Cherisse na igreja negra, fosse possivel construir pontes com aqueles que queriam
alavancar a sua fé para promover a libertagéo e a justiga reprodutiva.

Cherisse comecou a organizar cristdos, judeus, mugulmanos e integrantes da
Nacao do Isld” em Chicago, onde outdoors exibiam uma foto do ex-presidente Barack
Obama e afirmavam que “a cada 21 minutos, o nosso préximo lider em potencial é
abortado”. Cherisse explicou que o objetivo da campanha era estigmatizar as
mulheres negras, ao mesmo tempo que criava uma divisdo entre mulheres e homens
negros. “Havia varios outdoors espalhados por todo o pais com mensagens
difamatorias sobre as mulheres negras — a nossa sexualidade, a nossa
promiscuidade, a nossa irresponsabilidade — mas nunca sobre o0 nosso amor pelos
nossos filhos. Nao havia nada que fosse afirmativo, amoroso, solidario ou
empoderador”. Além disso, disse Cherisse, as mensagens dos outdoors ignoravam
um fator importante: a razao pela qual as mulheres negras optam pelo aborto. “Eles
intencionalmente deixaram de fora os problemas que explicam por que as mulheres
negras abortam, inclusive em decorréncia de agressao sexual ou abuso quando

meninas. Eles nao falaram sobre o impacto econdmico dos salarios baixos ou

7 [N.T.] Organizagado e movimento afro-americano fundado em 1930.

541



NandUty Volume 13 | Numero 22 | 2025

ISSN:2317-8590

inexistentes, do acesso precario a educacao, do policiamento social racista por parte
do governo, da violéncia por parceiros intimos ou, no meu caso, da decepgdo amorosa
e a realidade de trazer ao mundo uma crianga que teria apenas um dos pais disposto
a ama-la”, disse. Cherisse queria ver o amor e a afirmacgao pelas mulheres negras
refletidos no mundo, particularmente por parte dos lideres religiosos do movimento
por justica reprodutiva.

Em 2011, Cherisse voltou para sua casa no Tennessee, onde seu ministério
comecgou, depois que sua mae doente pediu sua ajuda. Cherisse rapidamente
percebeu que nao havia organizagdes por justica reprodutiva no Tennessee e, com o
incentivo da mae e da avd, fundou a primeira organizagao sem fins lucrativos desse
tipo no estado. E, nos ultimos doze anos, a SisterReach — uma organizagao de justica
reprodutiva e sexual que se concentra em educacgao, politicas e defesa, mudanga
cultural e reducdo de danos para mulheres negras, jovens e outras pessoas
marginalizadas no Tennessee — foi pioneira e mudou o movimento de advocacy
reprodutivo na regido e arredores. Sob a lideranga de Cherisse, e a partir de uma
analise de justica reprodutiva, a SisterReach contestou a Fetal Assault Law [Lei de
Agressao Fetal] do Tennessee, que processava mulheres gravidas pelo uso de drogas
durante a gravidez e retirava seus direitos parentais. A lei de 2014, que expirou em
2016, foi a primeira do tipo no pais, e a SisterReach usou uma abordagem de
comunicagao baseada na justica reprodutiva para combaté-la. “A lei estava
encarcerando maes por uma condi¢ao de saude, em vez de ampliar o acesso a saude
médica e psicolégica para ajudar essas maes a lidarem com o uso abusivo de
substancias, manter a custddia dos seus filhos e fortalecer suas familias”, explicou
Cherisse. “O acesso integral aos cuidados em saude, centrado e liderado pelas
pacientes, € 0 que as pessoas gravidas com transtorno por uso de substancias
precisavam para ficar bem — ndo algemas e vergonha. A prisdo em decorréncia do
desfecho da gravidez € antitética a justica reprodutiva; o arcabougo exige que todos
nos reconhecamos a humanidade das pessoas gravidas, que observemos o que elas
estdo experienciando e oferegamos apoio, em vez de prendé-las por uma condicéo
de saude que muitas vezes é incontrolavel sem cuidados médicos assistidos e

compaixao”.

542



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Como Cherisse explicou, em 2015, grupos antiaborto ergueram outdoors em
Memphis, visando pais negros para coloca-los contra mulheres negras que fazem
abortos. “A princesa do papai #¥batendo aos 18 dias”, dizia o outdoor ao lado do rosto
sorridente de um bebé negro. “Eles sao inflamatdrios e racistas”, disse Cherisse a
Renee numa entrevista para a revista EBONY em 2015. “Esses outdoors foram
colocados para nos invisibilizar e ignorar as razbées pelas quais temos de fazer
abortos”. Cherisse aplicou a mesma estratégia usada durante a campanha Trust Black
Women, e a SisterReach montou a sua propria campanha de outdoors para reformular
a linguagem antiaborto humilhante e fragmentadora. A campanha de outdoors da
SisterReach apresentava uma série de mensagens abordando o que as mulheres
negras, criangas negras, adolescentes negros e familias negras em Memphis
realmente precisavam: apoio e uma oportunidade de prosperar. “Nao merego ser
constrangida pelas minhas decisdes de saude reprodutiva, mesmo quando se trata de
um aborto. Confiem em mim para tomar as melhores decisdes para mim, minha familia
e minha comunidade”, dizia um dos outdoors, terminando com a declaragao “Confiem
nas mulheres negras”. “Nao precisamos que pessoas de fora nos digam como viver
nossas vidas”, disse ela a Renee em 2015.

Cherisse encarna a justica reprodutiva como sua vocagado ministerial. A
organizagao SisterReach combina modelos de reducdo de danos, educagédo de
legisladores e eleitores, educagao sexual integral para jovens e adultos, organizagao
interreligiosa e formacgao para emancipar pessoas que podem nao so precisar optar
por um aborto, mas também transformar suas vidas. Cherisse afirmou que “acredita
na articulagdo em sintonia com lideres religiosos para desfazer os danos que as
comunidades religiosas perpetuaram, para ajudar a curar as vidas das pessoas
prejudicadas e para corrigir a desconexao que os movimentos por justica reprodutiva,
saude e direitos tém com as comunidades religiosas, a fim de unificar a nossa agenda
coletiva — para que as pessoas vivam vidas abundantes em todos os aspetos das
suas experiéncias humanas”. Como Cherisse explicou, “estou no centro do Cinturao
Biblico aqui no Tennessee. Nao tinha como fazermos o nosso trabalho sem incluir as
nossas igrejas cristas negras e outras comunidades religiosas, porque a maioria das

pessoas que servimos se identificam como mulheres e homens negros, membros da

543



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

comunidade queer e jovens da fé crista. Este € o evangelismo justo que estamos a
liderar neste movimento, e € o tipo de organizagao que eu sinceramente acredito que
nos ajudara a alcancar a libertacédo do nosso povo”.

Da mesma forma, a narradora do We Testify, Shivana Jorawar, ouviu mensagens
religiosas antiaborto que afetaram a forma como se sentia em relagdo a si mesma
quando precisou de dois abortos. Shivana, que é indo-caribenha e filha de imigrantes
da Guiana, cresceu no Bronx, em Nova lorque. Embora tenha sido criada praticando
o hinduismo, fazia parte do clube catdlico porque o clube fazia voluntariado em abrigos
para sem-teto e distribuia pizza todas as sextas-feiras. Os lideres do clube lhe
disseram que aborto era algo que mas garotas faziam. A sua educacgao catdlica
restringiu sua educagao sexual, mas a sua professora assumiu a responsabilidade de
ensinar as suas alunas sobre DST® e como usar um preservativo externo. “Ela era
uma jovem negra e era uma escola s6 para meninas, composta principalmente por
alunas negras do Bronx, Brooklyn e Spanish Harlem”, contou-nos Shivana numa
entrevista. “Sempre achei que ela fazia isso porque sabia que as suas alunas estavam
tendo relagbes sexuais e queria protegé-las”.

Quando Shivana engravidou pela primeira vez aos quinze anos de um homem
de vinte e quatro, ela ndo percebeu que o sexo era, na verdade, agressao sexual e
que o relacionamento era abusivo. “Me lembro de sentir que, se ndo continuasse
naquele relacionamento com ele, queria dizer que eu era uma vagabunda, que eu era
suja”. Gracgas ao clube Right to Life [Direito a Vida] do seu ensino médio, Shivana
sabia que poderia fazer um aborto na Planned Parenthood. Ela contou ao namorado,
mas nao recebeu apoio emocional. “Eu me lembro de me sentir muito assustada e
sozinha. E um ambiente médico estéril, com estranhos que sdo adultos... Conversar
com adultos nao era algo confortavel para mim, ainda mais adultos brancos”. Shivana
nunca tinha ido ao médico sem a mae, e viajar sozinha do Bronx até ao centro de

Nova lorque foi uma grande provacgéo.

8 [N.T.] Sigla para “Doengas Sexualmente Transmissiveis”, atualmente nomeadas “Infecgdes
Sexualmente Transmissiveis” (ISTs).

544



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Shivana disse que o aborto ndo foi uma deciséo dificil para ela e que nunca
duvidou da sua decisao, mas tinha medo de que, se 0s seus pais descobrissem, ela
fosse expulsa da familia ou mandada de volta para o seu pais natal, uma ameaca
comum nas comunidades de imigrantes. Ela também tinha medo de que a sua
comunidade descobrisse. Como explicou num episddio de 2020 do podcast Unholier
Than Thou, ela estava profundamente envolvida em dangas classicas e folcloricas
indianas e aulas de hindi, e a comunidade era pequena. Mas, assim que Shivana
deixou a vida no templo e encontrou a justi¢ca reprodutiva, ela conseguiu recuperar a
sua espiritualidade e religiao de uma forma que sentia alinhada a ela e seus valores.
Ela leu historias de deusas hindus ferozes que rejeitaram o patriarcado e percebeu
que nao tinham lhe ensinado essas historias; em vez disso, lhe contaram histérias que
ensinavam as mulheres sobre “moralidade” e submissdo. Como explicou no podcast,
estas historias sdo um produto de quem conta as histérias e escreve as escrituras.
Precisa ter uma nova histéria sobre sexo, sexualidade, gravidez e como € apoiar todas
essas experiéncias em todas as nossas comunidades.

Além disso, a investigadora em epidemiologia e narradora do We Testify, Sheila
Desai, aponta que o mito da minoria modelo asiatica espalha a mentira de que as
comunidades asiaticas nao enfrentam problemas de saude, como a necessidade de
abortos, e de que aquelas que precisam de abortos sdao mas. A condenacao pode ser
mais severa quando combinada com esteredtipos racistas e classistas. Sheila sentiu
isso quando fez o seu proprio aborto e teve medo de ser vista como irresponsavel,
seguindo o esteredtipo de “olha s6, mais uma menina negra que ndo sabe se
controlar”, nos disse ela.

Embora o aborto ndo seja amplamente discutido nas comunidades asiaticas e
do sul da Asia, ele é comum. Um estudo de 2021, co-autoria de Sheila, descobriu que
as mulheres indianas tinham as taxas mais altas de aborto entre a populagao asiatica
na cidade de Nova lorque. Outras pesquisas descobriram que as atitudes em relacao
ao aborto entre os sul-asiaticos, incluindo mugulmanos, hindus e sikhs, sao
esmagadoramente favoraveis. Infelizmente para Sheila, ela ndo sentiu
necessariamente esse apoio quando fez o aborto. Mas, com a sua pesquisa, podemos

compreender melhor como as comunidades asiaticas — e todas nds — vivenciamos o

545



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

aborto, para que possamos mudar a conversa em direcdo a libertacdo. Nossa
esperancga € de que a justica reprodutiva seja a chave para essa conversa.

Hoje, Shivana reescreve a histéria como cofundadora da Jahajee Sisters, uma
organizagdo que apoia os nova-iorquinos indo-caribenhos a acabar com a violéncia
intima e sexual e a se organizar em torno da justica reprodutiva e da libertagdo do
aborto. Shivana entende que compartilhar sua historia de aborto ndo apenas é
fundamental para humanizar as pessoas que abortam, mas essencial para reduzir a
criminalizagao dos asiaticos e sul-asiaticos com base em leis discriminatorias, como
as proibicdes de aborto seletivo por sexo. Varios casos de grande visibilidade de
mulheres que foram criminalizadas pelos resultados das suas gestacdes antes do
caso Dobbs envolveram mulheres asiaticas e do sul da Asia, e os processos contra
elas foram alimentados pela misoginia anti-imigrante.

A tendéncia dos EUA de resolver crises de saude com encarceramento tem
implicagdes perigosas para as pessoas que vivem nessas intersegdes, e as barreiras
linguisticas, o status migratério e os estigmas culturais podem tornar ainda mais dificil
liberta-las das garras da lei. Para libertar o aborto, devemos construir uma cultura de
justica reprodutiva ndo s6 nas nossas comunidades, mas também nas nossas

politicas publicas e sistemas de saude.

Pouco depois de terminar o ensino médio, Cori Bush, de 17 anos, viajou com a
igreja para a Cidade de Jackson, no Mississippi. Ela sonhava em passar para uma
faculdade ou universidade historicamente negra®, mas ficou perdida quando as suas
notas cairam, ao ser alvo de bullying, e perdeu a chance de conseguir auxilio
financeiro. Na viagem, ela conheceu um amigo de um amigo, um homem de vinte

anos que a fazia rir e que mais tarde pediu para passar no seu quarto de hotel. Ela

9 [N.T.] O texto refere-se as Historically Black Colleges and Universities (HBCU). Fundadas a partir
século XIX, essas instituigdes desempenharam importante papel durante o periodo de segregagao
racial dos EUA, quando a maioria das universidades vetava a entrada de estudantes negros.
Atualmente, estima-se que existam mais de cem faculdades ou universidades historicamente negras,
publicas e privadas, responsaveis pela matricula de aproximadamente 10% dos estudantes negros do
pais.

546



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

concordou, pensando que eles continuariam a conversa, mas quando ele apareceu
tarde da noite, estuprou-a sem dizer uma palavra.

Chocada e paralisada, Cori ndao sabia o que fazer. Apdés o estupro, ele
simplesmente se levantou, vestiu-se e saiu do quarto. Mais tarde, quando Cori
descobriu que estava gravida de nove semanas, tentou entrar em contato com o
homem, mas nunca obteve resposta. Ela se sentia sozinha, mas sabia o que queria
fazer. Cori encontrou o numero de uma clinica local nas Paginas Amarelas e marcou
uma consulta na Planned Parenthood. O aborto custava mais que 300 délares. Cori
trabalhava meio-periodo e recebia um salario-minimo, que naquela época era pouco
mais de cinco ddélares por hora, e demorou algumas semanas para juntar o dinheiro.

Em seu historico depoimento no Congresso em 2021, ao lado das congressistas
Barbara Lee e Pramila Jayapal, a deputada Bush relembrou seu caso de violéncia
sexual e a experiéncia degradante que sofreu na clinica. Ela nos disse que, desde
entdo, a Planned Parenthood “deu passos enormes e tremendos” para melhorar o
atendimento as pacientes, mas que esse nao era o caso em 1994. “O que eu passei
foi ser tratada como um fardo — uma sub-humana, uma depravada”, nos disse ela.
“‘Eu era aquela jovem negra, e estava la sozinha”. A deputada Bush relatou que,
enquanto estava na sala de espera, ouviu funcionarios da clinica fazerem comentarios
depreciativos sobre outra jovem paciente negra, dizendo que ela tinha arruinado a sua
vida, e que “é isso que elas [as garotas negras] fazem”. Durante uma sessao de
aconselhamento, a deputada Bush lembrou que lhe disseram que o seu bebé ficaria
“estragado” se ela levasse a gravidez adiante, porque sua gestagao nao era saudavel
e ela acabaria precisando de assisténcia social. A humilhacédo continuou quando, na
sala de recuperacgao, ela ouviu pacientes brancas falando sobre como a equipe de
aconselhamento tinha lhes dito que o futuro delas seria brilhante e que as suas opgdes
seriam ilimitadas.

A deputada Bush nos contou que fez um segundo aborto enquanto cursava uma
HBCU local. Desta vez, ela estava mais confiante sobre sua decisao; tornar-se mae,
naquele momento, nao fazia parte dos seus planos. No entanto, seu aborto foi adiado

até as 12 semanas de gravidez, porque ela levou um tempo para tomar a deciséo e

547



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

demorou um pouco para conseguir o dinheiro para o procedimento, uma vez que
estava estudando em tempo integral.

A deputada Bush achou importante destacar as diferencas no atendimento e
tratamento oferecido a pacientes brancas e ndo brancas, pois sao essas as
disparidades que contribuem para os maus resultados de saude em nossas
comunidades. “Nao é possivel falar sobre aborto sem falar sobre as barreiras e
limitagdes”, explicou. Ela reconhece a hipocrisia de seus colegas, que preferem que
as pessoas recebam auxilios do governo, deem a luz e criem os filhos, em vez de
fazer um aborto, enquanto esses mesmos politicos, segundo ela, trabalham para
cortar o financiamento da assisténcia social e para excluir os beneficiarios dos
programas de seguridade social. Ela sabe que isso ndo é justica reprodutiva; temos
de apoiar e investir em todas as decisdes ao mesmo tempo.

A deputada Bush incorpora as suas experiéncias pessoais e as de seu eleitorado
em todas as suas decisdes politicas. Como enfermeira registrada e pastora ordenada,
uma parte essencial da plataforma politica da deputada sempre foi a saude para todos,
porque todos merecem acesso a cuidados de saude, independentemente do seu
emprego ou situagdo econémica. “Quando vim para este trabalho”, nos disse Bush,
“foi sempre pensando nos momentos em que precisei de ajuda. Pensando no que era
que eu precisava, naquela época, quando eu quase nao tinha informacgao sobre a
minha saude reprodutiva e ndo compreendia o que estava acontecendo com 0 meu
proprio corpo”. A deputada Bush se orgulha de compartilhar sua historia para mudar
as narrativas e inserir a justica reprodutiva no debate politico porque, como costumam
dizer, o pessoal € politico. “Nao temos nenhum motivo para ter vergonha”, declarou
em 2021. “Vivemos numa sociedade que falhou em legislar o amor € a justica para a
gente. N6s merecemos algo melhor”.

A Dra. Ying Zhang é uma das profissionais que praticam abortos e que tentam
melhorar os cuidados prestados as suas pacientes e as de outros profissionais que
ela forma, a partir da justica reprodutiva e de sua propria experiéncia. Embora a mae
da Dra. Zhang tivesse contado que ela ja tinha feito abortos, e que a Dra. Zhang
soubesse que aborto era algo normal e que deveria ser normalizado, ela ainda recebia

sinais dos seus pais sino-americanos de que sexo fora do casamento seria algo

548



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

errado. Criada nas Carolinas', ela ndo teve uma educagdo sexual integral; a
educacdo sexual oferecida resumia-se a imagens de infecgdes sexualmente
transmissiveis, destinadas a assustar em vez de educar. Mesmo na Faculdade de
Medicina, quando a Dra. Zhang ja desejava trabalhar em servigos de aborto, toda a
formacédo era voltada a contracepcdo como método para prevenir o aborto e
estigmatiza-lo como um procedimento que deveria ser seguro, legal e raro. Esse
estigma do aborto em sua formacdo médica fez como que ela se sentisse
estigmatizada ao precisar abortar durante seu ultimo ano de residéncia, conforme ela
nos contou.

Ela estava casada ha pouco mais de um ano quando, de forma inesperada,
testou positivo para a gravidez. O momento n&o era oportuno para ela e seu marido;
ele a apoiou durante o aborto, que ela conseguiu realizar devido as leis mais liberais
do seu estado. Mas, mesmo assim, ela sentiu o estigma; ela ndo contou a nenhum
dos seus colegas que estava passando por um aborto. “Fiquei com vergonha por ndo
ter conseguido evitar a necessidade de fazer um aborto”. Quando descobriu o
paradigma da justiga reprodutiva, tudo fez sentido. “Cheguei a conclusao de que os
desejos de planejamento familiar estdo num espectro”, nos disse ela. “A Unica maneira
de desestigmatizar o aborto € normaliza-lo e falar sobre isso, ndo como algo a ser
evitado, mas como parte de servigos integrais para pessoas que tém a capacidade de
engravidar”.

Hoje em dia, a Dra. Zhang é médica de familia e trabalha em servigos de aborto,
treinando outros médicos para realizar abortos, oferecer métodos contraceptivos e
cuidados em perda gestacional, sob a 6tica da justica reprodutiva. Ela reconhece
como os esteredtipos racistas e classistas afetam os cuidados recebidos pelas
pacientes, sobretudo entre aquelas que ndo usam contraceptivos. Segundo ela, a
perspectiva de alguns profissionais de saude é de julgar e tentar resolver as
necessidades imediatas da paciente, em vez de uma abordagem holistica, que

dialogue com elas sobre suas op¢oes e objetivos de planejamento familiar.

10[N.T.] Carolinas é o nome genérico que se refere conjuntamente aos estados de Carolina do Norte e
Carolina do Sul nos EUA.

549



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

Para a Dra. Zhang, seu aborto foi o que lhe permitiu planejar a sua familia nos
seus préprios termos, quando ela e seu marido estavam prontos. Ao engravidar, ela
se inscreveu num programa de apoio aos pais no inicio da gestagao, onde foi colocada
junto de outras familias gestantes, com datas de parto semelhantes, em sua
vizinhanga. Embora ela desejasse ter conhecido mais familias pretas e pardas, o
programa permitiu que ela conhecesse outras familias que se apoiaram mutuamente
ao longo da experiéncia. Para nos, essa € a beleza da justica reprodutiva: a Dra.
Zhang conseguiu receber os cuidados e o0 apoio de que precisava em suas duas
gestacodes, e esta fazendo a sua parte para mudar o sistema e garantir que mais
pacientes tenham experiéncias ainda melhores e mais atenciosas em seus cuidados

de saude reprodutiva.

A justica reprodutiva é mais do que uma estrutura organizacional; € uma visao
para um modo de vida. Ela nos obriga a olhar para os sistemas de poder, privilégio e
opressdao que influenciam todas as nossas decisbes diarias e opgdes sobre a
gravidez, na vida. Ela nos pede para que nos comportemos de outra maneira, conosco
mesmas € com quem amamos, € para criarmos politicas diferentes e mais humanas.
Ela nos convida a ter curiosidade sobre as razdes pelas quais alguém pode tomar
uma decisao e a lhes oferecer os recursos e 0 apoio para que possam decidir o melhor
para si. Foi facil para os profissionais de saude descartarem as experiéncias da Dra.
Bond e da Cherisse, mas a crenga que elas tinham na justica reprodutiva as incentivou
a se conectarem enquanto aprendiam sobre 0s seus corpos e como serem capazes
de decidir se, quando e como aumentar as suas familias. Quao diferentes teriam sido
as experiéncias de aborto da deputada Bush e de Shivana se alguém como a Dra.
Zhang estivesse |la para cuidar delas, ja que ela prépria tinha passado pelo
procedimento e compreendia que a justica reprodutiva € a chave para possibilitar
melhores cuidados de saude num ambiente estéril e elitista?

O que é possivel quando a justica reprodutiva € alcangada? Como a justica
reprodutiva pode mudar as nossas vidas? A beleza desse arcaboucgo é que ele pode
ser aplicado a tudo em nosso mundo. Podemos construir um sistema de imigragao

melhor se nos concentrarmos em manter as familias unidas e garantir que as pessoas

550



Nanduty

Volume 13 | Numero 22 | 2025
ISSN:2317-8590

sem documentos tenham os cuidados reprodutivos de que precisam. Podemos pedir
o fim das prisGes em massa e das prisdes de imigrantes, porque elas sdo desumanas,
especialmente para pessoas gravidas, maes e pais. Nossa politica externa adquire
outro tom quando reconhecemos a humanidade das familias que estao do outro lado
das bombas do nosso pais. Essas familias, também, merecem a possibilidade de criar
os seus filhos livres da violéncia legitimada pelo Estado.

Quando adotamos uma abordagem de justica reprodutiva, mudamos nossa
forma de enxergar as nossas politicas internas; em vez de gastar dinheiro em guerras
e prisdes, exigimos que o dinheiro seja gasto para alimentar e alojar familias, para
educar o0 nosso pais e para expandir o Medicaid e o Medicare para todos — incluindo
tratamentos de fertilidade, cuidados de afirmacéo de género e aborto para todo
mundo, ndo apenas para quem pode pagar. Nesta visao, todo mundo pode escolher
se, quando e como aumentar as suas familias — incluindo familias queer, familias
monoparentais por opgao, familias poliamorosas e familias com deficiéncia. Maes e
pais ndo deveriam ter de decidir sobre suas gestagcées dependendo de quanto
dinheiro tém disponivel durante a gravidez, de tal forma que suas decisbes sejam
tomadas por suas contas bancarias ou pelo governo. Com financiamento adequado
para as familias, € possivel que a adogao se torne irrelevante, porque aqueles que
hoje em dia entregam os seus filhos teriam o dinheiro necessario para cria-los, que é
0 que prefeririam fazer.

Para nés, a visao da justica reprodutiva € parte integrante da libertacédo do
aborto. Quando todas e todos nds nos sentimos livres para decidir o que fazer com as
nossas gestagdes, inclusive para escolher abortar, sem vergonha ou estigma, os
outros estigmas também caem por terra. Todos os estigmas estao interligados, porque
vém das mesmas crengas racistas sobre quem € digno e capaz de procriar e quais
familias merecem apoio e cuidados. A justi¢ca reprodutiva nos incentiva a olhar para a
histéria e para as falhas massivas da rede de seguridade social do nosso pais e a
fazer o que é certo por todas e todos nés, seja qual for a nossa decisdo. Mas, primeiro,
temos de nos abrir para enxergar o que é possivel com a justica reprodutiva e desejar

nos transformarmos por esta nova vis&o.

551



