
 
 

231 
 

Maternidade, essencialismo e direitos reprodutivos: a extrema direita e o 
aborto nas campanhas das deputadas do PL (2018-2022) 

 
Motherhood, Essentialism, and Reproductive Rights: The Far Right and 

Abortion in the Campaigns of PL Party Congresswomen (2018–2022) 
 
 

Camila Galetti  
Instituto Federal de Brasília – IFB 

E-mail: cchgaletti@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2364-2519 

 
Clara Wardi  

Universidade de Brasília – UnB 
E-mail: clara.physis@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0009-0001-1446-563X 
 
 

Resumo 
O artigo analisa como deputadas federais eleitas pelo Partido Social Liberal (PSL) e Partido 
Liberal (PL) nas eleições de 2018 e 2022 utilizam discursos essencialistas sobre maternidade 
para legitimar sua presença na política e sustentar propostas que restringem direitos 
reprodutivos, especialmente o aborto. A maternidade é mobilizada como valor moral e político, 
alinhando-se a um projeto conservador e antifeminista da extrema direita. A pesquisa, 
fundamentada em análise de campanhas eleitorais e discursos parlamentares, demonstra 
como essas parlamentares constroem a figura da “boa mãe” como símbolo de autoridade 
moral e rejeição à agenda feminista. Com base na epistemologia feminista, o artigo argumenta 
que esse ideal de maternidade atua como dispositivo de controle político e social, apagando 
experiências diversas, sobretudo de mulheres negras e periféricas. A campanha “Criança Não 
é Mãe” é discutida como exemplo da disputa moral em torno do aborto. Por fim, defende-se a 
integralidade dos direitos sexuais e reprodutivos, assim como a desnaturalização do vínculo 
entre maternidade e identidade feminina hegemônica como condição para afirmar os direitos 
reprodutivos como parte fundamental da cidadania plena. 
Palavras-chave: antifeminismo; direitos reprodutivos; maternidade; conservadorismo; 
representação política. 
 
Abstract 
This article analyzes how federal congresswomen elected by the Social Liberal Party (PSL) 
and the Liberal Party (PL) in the 2018 and 2022 elections use essentialist discourses on 
motherhood to legitimize their presence in politics and support proposals that restrict 
reproductive rights, especially abortion. Motherhood is mobilized as a moral and political value, 
aligning with a conservative and antifeminist far-right project. Based on the analysis of electoral 
campaigns and parliamentary speeches, the study demonstrates how these congresswomen 
construct the figure of the “good mother” as a symbol of moral authority and rejection of the 
feminist agenda. Drawing on feminist epistemology, the article argues that this ideal of 
motherhood functions as a political and social control device, erasing diverse experiences, 
particularly those of Black and marginalized women. The “Criança não é mãe” (“A child is not 
a mother”) campaign is discussed as an example of the moral dispute surrounding abortion. 
Finally, the article advocates for the comprehensiveness of sexual and reproductive rights, and 

mailto:cchgaletti@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2364-2519
mailto:clara.physis@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-1446-563X


 
 

232 
 

for the denaturalization of the link between motherhood and hegemonic female identity as a 
condition for affirming reproductive rights as a fundamental component of full citizenship. 
Keywords: Antifeminism; Reproductive rights; Motherhood; Conservatism; Political 
representation. 

 
 
 

Introdução 

Nas últimas décadas, as disputas políticas em torno dos direitos sexuais e 

reprodutivos, especialmente o aborto, tornaram-se uma das principais frentes de 

batalha da extrema direita em ascensão no Brasil e no mundo. No cenário brasileiro, 

tal ofensiva tem se intensificado com a entrada de parlamentares que, embora sendo 

mulheres, assumem um discurso profundamente conservador e antifeminista, 

ancorado na defesa da maternidade como valor moral e no combate ao que 

denominam “cultura da morte”. A partir de uma retórica pautada na sacralização da 

vida, da família e da figura idealizada da “boa mãe”, essas parlamentares 

instrumentalizam a maternidade e o cuidado para justificar sua rejeição aos direitos 

reprodutivos1 ao mesmo tempo que reforçam um modelo familiar patriarcal, branco e 

cristão como estrutura fundante da nação.  

No Parlamento brasileiro, de 2021 para 2022, houve o aumento de 50% de 

projetos sobre aborto, a grande maioria apresentada por parlamentares de direita e 

extrema-direita (CFEMEA, 2023) com propostas de ampliação punitiva. Em meados 

de 2024, registrou-se mais de cem projetos que visam limitar ainda mais esse direito 

(CFEMEA, 2024). Ao mesmo tempo, projetos sobre a saúde das gestantes têm sido 

prejudicados por mobilizarem expressões do campo da saúde reprodutiva, apesar de 

não se relacionarem diretamente ao direito de interrupção da gestação. Trata-se do 

parlamento mais conservador da história republicana do Brasil (CFEMEA, 2023b), em 

 
1 As demandas sobre reprodução e sexualidade já existiam desde o século XVII, mas foi apenas em 
1994, durante a Conferência Internacional de População e Desenvolvimento realizada no Cairo, que o 
termo “direitos reprodutivos” teve seu reconhecimento, sendo incluído em documentos oficiais da ONU 
(Corrêa & Ávila, 2003). Desde então, outros instrumentos internacionais ampliaram e construíram 
recomendações a respeito, como a CEDAW, por exemplo. Tais instrumentos serviram de parâmetros 
para políticas públicas sobre saúde reprodutiva dos Estados Partes, que incluem o direito ao 
planejamento familiar, contracepção, aborto legal, assistência à saúde durante o período gravídico-
puerperal, entre outros.  



 
 

233 
 

que as mulheres de extrema direita têm desempenhado papel central e estratégico 

para o avanço de agendas contrárias aos direitos sexuais e reprodutivos. 

Este artigo tem como objetivo analisar como deputadas federais eleitas pelo 

Partido Liberal (PL), que à época faziam parte do PSL, no pleito de 2018 e 2022, 

mobilizam discursos essencialistas e excludentes sobre maternidade para legitimar 

sua presença na política institucional e sustentar projetos legislativos que limitam a 

saúde reprodutiva. A pesquisa parte da hipótese de que essas estratégias discursivas 

não apenas reforçam uma lógica de gênero tradicional, mas também se alinham a um 

projeto autoritário e antifeminista que busca deslegitimar as conquistas históricas dos 

movimentos de mulheres e a pluralidade de experiências e sentidos da maternidade. 

A justificativa para tal investigação reside na urgência de compreender como o 

conservadorismo moral e o antifeminismo estruturam a presença feminina nos 

espaços de poder, servindo a um reposicionamento do patriarcado dentro do regime 

democrático. A metodologia combina análise documental — de discursos das oito 

parlamentares eleitas, suas redes sociais e campanhas eleitorais — com 

fundamentação teórica feminista, a partir de autoras como Simone de Beauvoir, Silvia 

Federici, Nancy Fraser, Angela Davis e Lélia Gonzalez. 

O artigo está organizado em quatro partes. A primeira examina a maternidade 

como eixo fundamental da construção da identidade política das deputadas do PL, 

evidenciando os discursos essencialistas que naturalizam os papéis femininos ligados 

ao cuidado. A segunda seção aprofunda o debate sobre os diferentes sentidos da 

maternidade a partir da perspectiva racial e de gênero, destacando como o ideal 

materno hegemônico exclui as experiências de mulheres negras, indígenas e LGBTs 

no Brasil. Em seguida, a terceira seção discute como a maternidade tem sido 

instrumentalizada como estratégia política nas campanhas eleitorais e na atuação 

parlamentar dessas deputadas, articulando-se a um projeto moralizador de família e 

nação. Por fim, a quarta seção discute como parlamentares antifeministas promovem 

a maternidade compulsória, negando cuidados em saúde ao desconsiderar 

desigualdades e opor maternidade e aborto, em vez de tratá-los como direitos 

interligados. As considerações finais retomam os principais achados e reforçam a 

necessidade de desnaturalizar o vínculo entre maternidade ideal ou legítima e 



 
 

234 
 

identidade feminina hegemônica como condição para a efetivação da justiça 

reprodutiva2 e da cidadania plena (Góes, 2025; Noronha, 2027; Ross & Solinger, 

2017). 

1. A maternidade como eixo fundamental 

A narrativa de mulher guerreira se faz presente nos discursos de indivíduos de 

extrema direita ao se referirem às mulheres que desempenham a função de mães, 

cuidadoras e trabalhadoras, por exemplo. Esse discurso de mulher guerreira atrelado 

ao da maternidade, e às tarefas de cuidado, carrega inúmeras violências que 

produzem a desumanização das mulheres que não exercem a maternidade, como se 

fossem incompletas. Além disso, quando se constrói uma narrativa essencializante de 

que mulheres são multifacetadas e não exploradas, promove-se a redução dessa 

pauta específica, despolitizando-a. Tal contexto também reforça uma hierarquia de 

merecimentos com relação à obrigação das mulheres segundo seus papéis na família 

patriarcal: ter filhos, cuidar, educá-los, fortalecendo assim um modelo familiar 

heteronormativo. 

Em seu livro O segundo sexo, mais especificamente o volume dois, lançado pela 

primeira vez em 1949, Beauvoir dedica-se a pensar a experiência vivida das mulheres 

em diferentes esferas: em sua formação durante a infância e juventude, a iniciação 

sexual, a mulher no casamento, sua relação com maternidade, a velhice, dentre outros 

aspectos que se relacionam com a formação do ser mulher na sociedade europeia. A 

autora se detém na construção do ethos e das subjetividades femininas, bastante 

inseridos nas sociedades ocidentais e incorporados principalmente por mulheres 

brancas. Beauvoir (2016 [1949], p. 280) afirma que “é pela maternidade que a mulher 

realiza integralmente seu destino fisiológico; é a maternidade sua vocação ‘natural’, 

porquanto todo o seu organismo se acha voltado para a perpetuação da espécie” 

Nesse sentido, a maternidade em sua concepção “ideal” desempenha papel 

estruturante na formação da identidade das mulheres.  

 
2 A ferramenta/conceito de justiça reprodutiva está definida na seção 4 deste artigo, de forma também 
a diferenciá-la de “direitos reprodutivos”.  



 
 

235 
 

 A autora relata como a função reprodutora da mulher passou a ser comandada 

pela vontade dos indivíduos, geralmente homens, ou do Estado — como na questão 

do direito ao aborto3 —, e como a partir disso alguns países adotaram controles de 

natalidade, demonstrando ser um campo de conflitos e de poder que perdura há 

décadas nas mais diversas sociedades. O que chama atenção na discussão proposta 

por Beauvoir é que desde a infância, passando pela adolescência, as mulheres 

atravessam diversas fases em relação à maternidade, e o quanto no decorrer dessas 

fases é introjetado que sua função principal de vida é ser mãe, como se fosse inerente 

à categoria mulher. 

O corpo feminino se apresenta nessa discussão como território que ora pertence 

à mulher, quando ela dá à luz e a sociedade “reconhece-lhe a posse desse corpo e 

ainda o reveste de um caráter sagrado” (Beauvoir, 2016 [1949], p. 296), ora pertence 

ao Estado, no segundo momento. 

Outro aspecto trazido por Beauvoir sobre a maternidade diz respeito ao “instinto 

materno”, que a autora afirma não existir e não se aplicar a nenhum caso da espécie 

humana. “A atitude da mãe é definida pelo conjunto de sua situação e pela maneira 

por que a assume” (Beauvoir, 2016 [1949], p. 312). Ou seja, a autora faz contraponto 

ao caráter nitidamente místico contido nessa narrativa, o que intitula de “religião da 

maternidade”, em que é proclamado que toda mãe é exemplar e se completaria no 

exercício da maternidade.  

O debate proposto por Beauvoir em meados de 1949 é de extrema relevância 

para as discussões feministas e para a psicanálise. Ela se debruça em questões que 

em sua época não estavam em evidência no que tange às mulheres, tornando-se de 

certo modo pioneira nesse debate — talvez seja por isso que ela tem sido tão atacada 

por antifeministas na contemporaneidade, como pela deputada estadual de Santa 

Catarina Ana Caroline Campagnolo4 (PL). Seus incômodos sobre o amor materno, a 

relação do corpo da mulher e a maternidade são questões que têm sido visibilizadas 

 
3 Sobre esse aspecto, Beauvoir afirma que a sociedade burguesa demonstra maior hipocrisia ao 
considerar o aborto como um crime repugnante, além de ser, nas palavras da autora, “um crime de 
classe”, pois as práticas anticoncepcionais são mais disseminadas entre a burguesia.  
4 Campagnolo, em plenário, dedica sua fala para abordar a suposta perversão dos escritos de Beauvoir. 
Ver: https://www.youtube.com/watch?v=aHr1OPLOWh4. Acesso em: 25 jun. 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=aHr1OPLOWh4


 
 

236 
 

nos discursos feministas, principalmente no esforço evidenciado de encerrar as 

mulheres no lar, a esfera doméstica, o que fortalece a divisão sexual do trabalho, a 

desigualdade de gênero e ideia biologizante do sujeito mulher. Dessa forma, reitera o 

espaço privado enquanto supostamente um lugar de maior sensibilidade, em 

contraposição à racionalidade demandada da esfera pública, caracterizada como 

masculina, discriminando a ocupação feminina na arena política e em cargos de 

decisão (Miguel; Biroli, 2012). 

Na campanha eleitoral de 2018, a candidata eleita Alê Silva (PSL-MG), em um 

vídeo postado no seu Facebook, aborda aspectos essencialistas sobre os papéis de 

gênero em seu discurso: “Você, mulher, que sabe como se administra um lar, como 

se cuida dos filhos, como se cuida do marido, vamos cuidar do país como se fosse 

nossa casa. Vamos levar essa dedicação para a política” (Silva, 2018). Os 

mecanismos de dominação e submissão feminina na vida social se apresentam na 

fala de Silva; a candidata mobiliza questões alinhadas à lógica patriarcal para justificar 

sua candidatura e o papel que deve ser desempenhado por mulheres na condição de 

parlamentares: o de cuidadoras dedicadas, porém, no espaço político. 

Utilizar a atribuição de cuidadoras ao se remeter ao feminino é algo bem comum 

no espectro político, e não tão somente, também na sociedade de forma geral, pois o 

cuidado está total e diretamente relacionado à reprodução da vida, central na natureza 

da acumulação capitalista (Federici, 2021). Por reprodução da vida é entendido as 

formas de prover, cuidar, interagir que produzem e mantêm os laços sociais e são 

importantes principalmente pelo fato de que essas atividades constroem os indivíduos 

como seres sociais, formando seu habitus (Fraser & Jaeggi, 2020). Com isso, as 

formas como são apresentadas as discussões sobre cuidado e trabalho reprodutivo, 

atrelados às mulheres, nas campanhas eleitorais, são fundamentais para a 

compreensão da concepção de feminino e feminilidade das então candidatas, bem 

como as atribuições intrínsecas a isso. 

Essa estratégia não é uma novidade das candidatas eleitas em 2018. A narrativa 

se faz presente em outros momentos nas campanhas eleitorais brasileiras e inclusive 

reproduzido por candidatas de espectros políticos mais progressistas, como no 

contexto do ano de 2010, quando a ex-presidenta Dilma Rousseff (PT) almejava a 



 
 

237 
 

eleição. Durante esse período, boa parte de sua campanha explorou o slogan 

“Dilmãe”, “mãe Dilma”, colocando-a na condição de alguém que iria cuidar do país e, 

por ser mulher, estava apta a isso — além de ser mãe e avó. Em vídeos postados nas 

suas redes sociais, ou até mesmo no horário eleitoral, Dilma aparece dialogando com 

seus netos5, realidade que dificilmente se vê nas campanhas de candidatos homens. 

O então ex-presidente Lula da Silva também proferiu narrativas que reforçam a 

condição de cuidadora ao mencionar que Dilma iria “cuidar do país com atenção, 

carinho e força de mãe”, ou quando disse “eu falo para a Dilma que se eu não tivesse 

a Marisa (a ex-primeira-dama Marisa Letícia) e tivesse que dar um filho para alguém 

cuidar, eu não tinha dúvida de entregar nas mãos dessa companheira” (Gazeta do 

Povo, 2010).  

A maternidade é um “lugar seguro” em que se repousam as narrativas patriarcais 

e conservadoras, retomadas com bastante afinco por parte de atores e atrizes 

atrelados ao espectro ideológico da extrema direita nas eleições de 2018. Ao 

analisarmos as postagens nas redes sociais das então candidatas a deputadas 

federais, a temática da maternidade perpassou boa parte de seus discursos, sendo 

mobilizado, sobretudo, como justificativa para a validação dessas mulheres na esfera 

política e ao ataque às discussões acerca da ampliação legal do direito ao aborto6. 

Nesse novo contexto, a questão da maternidade aparece no sentido de tornar 

as candidatas mulheres aptas para desempenharem um papel político. Estas que, 

segundo essa lógica, podem ser “boas políticas” pelo fato de se autointitularem “boas 

mães”. Segundo a perspectiva feminista, esse ponto de vista corresponderia à 

estrutura patriarcal, em que “a maternidade é o único poder social disponível para as 

mulheres” (Lorde, 2019, p. 136). Claro que a valorização dos trabalhos reprodutivos 

de cuidado na esfera pública é fundamental, entretanto problematizamos aqui como a 

maternidade é mobilizada enquanto componente impreterível e até mesmo definidor 

da identidade de uma mulher elegível e apta a atuar politicamente a partir dos atributos 

do papel social materno instituído enquanto legítimo.  

 
5 Ver em: https://www.youtube.com/watch?v=etYFn8aCqLY. Acesso em: 15 out.2024. 
6 No Brasil o aborto é autorizado legalmente nos casos de violência sexual e risco de vida à pessoa 

gestante, desde o Código Penal de 1940, e também no caso de feto anencéfalo, desde 2012, por 
decisão do Supremo Tribunal Federal (STF) na ADPF 54. 

https://www.youtube.com/watch?v=etYFn8aCqLY


 
 

238 
 

Cabe ressaltar a relevância de modelos familiares que sustentam essas 

narrativas. Messenberg (2019) identificou a defesa da família tradicional e o desejo de 

resgate da fé cristã como “ideias-chave” do conservadorismo moral que reacendeu no 

Brasil, em meados dos anos 2010. Entre os elementos invocados, ela apontou 

aversão ao casamento gay, ao aborto, à ideologia de gênero nas escolas, ao 

comunismo, à expansão do feminismo e a concordância com a “cura gay”. Assim, 

mulheres que são “boas mães” e estão atreladas à ideia de manutenção dos papéis 

sociais tornaram-se figuras centrais no projeto político da extrema direita, em ocupar 

a política institucional, mobilizando, sobretudo, a questão da representatividade 

feminina. Com isso, as eleições de 2018 teve um lugar histórico: aumento significativo 

de parlamentares de extrema direita no Congresso Nacional, com número destacado 

de mulheres.  

Cabe mencionar que a extrema direita, em suas narrativas, constrói a imagem 

da “boa mãe” como aquela que se submete à ordem patriarcal e dedica sua existência 

à reprodução biológica, moral e cultural da nação. Essa figura é pensada a partir de 

um ideal de feminilidade conservadora embranquecida, na qual a maternidade é 

concebida não apenas como destino biológico, mas como dever patriótico. Stanley 

(2020), ao analisar as características do fascismo, identifica o culto à tradição e à 

hierarquia como centrais para a manutenção de regimes autoritários, o que implica a 

defesa de papéis de gênero rígidos. A “boa mãe” torna-se, assim, um pilar da ordem 

social imaginada pelo fascismo: branca, submissa, heterossexual, cristã, cuidadora, e 

voltada exclusivamente para a esfera doméstica.  

Nesse contexto, a maternidade é mobilizada como instrumento político de 

purificação nacional e controle social, ao mesmo tempo que outras formas de 

maternidade (racializadas, dissidentes, feministas) são deslegitimadas ou 

perseguidas. Essa idealização da maternidade nacionalista responde também a uma 

lógica de medo e ressentimento (outra marca do fascismo segundo Stanley), pois 

posiciona a “boa mãe” como guardiã da cultura ameaçada por inimigos externos e 

internos: feministas, migrantes, LGBTs, comunistas. A mulher-mãe passa a ser 

interpelada como “soldado moral” da guerra cultural da extrema direita, responsável 

por educar filhos obedientes, proteger a moralidade tradicional e combater, desde o 



 
 

239 
 

berço, qualquer desvio da norma. Como aponta Stanley, o fascismo se alimenta da 

construção de inimigos simbólicos para reforçar a unidade do “nós”, e nesse projeto, 

o corpo e a função da mulher são capturados para garantir a reprodução da nação 

idealizada e sobretudo, a defesa de um modelo único de família. 

Desse modo, a defesa da família tradicional tornou-se, para essas atrizes, a 

justificativa para o ingresso de mulheres na política institucional, mobilizando 

principalmente a questão da maternidade em suas campanhas, na tentativa de 

demonstrar preparo frente aos desafios da carreira política, por já estarem aptas na 

condição de mães. 

O Congresso Nacional é lugar de mulher? Mas é claro. As mulheres estão em 
todas as partes. Mais do que ninguém, mulheres sabem o que é fazer várias 
coisas ao mesmo tempo, ter múltiplos papéis, então ela consegue ser mãe, ser 
esposa, ser filha, cuidar dos filhos, então me falem, ninguém melhor do que 
mulher pra dizer o que precisa no Congresso nacional (Ventura, 2018). 

 

A validação da candidatura da deputada Ventura, segundo sua própria fala 

destacada acima, se dá, sobretudo, quando afirma “ninguém melhor que eu” para 

ocupar tal lugar após se apresentar como mãe, cuidadora e esposa. Essa forma de 

legitimação da presença feminina na política, ancorada na performance da 

maternidade e dos papéis tradicionais de gênero, revela uma estratégia de inserção 

que não rompe com a lógica patriarcal, mas a reforça. Em vez de questionar as 

estruturas que historicamente excluíram as mulheres da esfera pública, esse discurso 

reafirma a ideia de que a mulher pode ocupar espaços institucionais desde que 

mantenha e celebre seu papel no âmbito doméstico. Assim, o argumento da múltipla 

competência feminina — ser mãe, esposa, cuidadora e política — não emancipa, mas 

reinscreve a mulher num campo de expectativas morais que a sujeita a uma 

idealização conservadora e excludente da feminilidade.  

Além disso, essa retórica coaduna-se com o projeto da extrema direita de 

reatualizar o ideal da “mãe da pátria”, moldado em regimes autoritários como o 

fascismo, nos quais a função da mulher era servir como sustentáculo da ordem moral, 

da disciplina e da reprodução nacional (Galetti, 2024). Ao associar o exercício da 

política à experiência maternal, essas candidaturas reforçam uma visão biopolítica da 

mulher como recurso estratégico para a moralização da vida pública. Tal perspectiva 



 
 

240 
 

despolitiza o debate de gênero, deslocando-o para o plano da moral e da natureza, e 

torna a presença das mulheres na política aceitável apenas quando subordinada ao 

ideal de domesticidade virtuosa e sacrifício materno — o que limita profundamente a 

diversidade das agendas femininas no espaço institucional. 

Nesse sentido, observamos que tanto campanhas de partidos do espectro 

ideológico de direita como da extrema direita e até da esquerda — que não foi o foco 

desta análise — exploram a ideia de que mulheres são cuidadoras, e esse fator as 

tornam aptas para ocupar a política institucional, em razão do zelo que mulheres 

possuem “naturalmente”. Porém, é possível afirmar que partidos de extrema direita, 

como o PSL — cujos parlamentares migraram quase todos para o PL —, exploram 

isso com muito mais afinco, como se a característica principal das mulheres fosse a 

de ser cuidadoras, apostando em discursos majoritariamente essencialistas para se 

estabelecerem nessa esfera. 

Discursos como esses reiteram as qualidades que o patriarcado estabeleceu 

como femininas — ser cuidadora, atenciosa, comedida, séria, econômica — e têm 

sido utilizados como justificativa para mostrar certa aptidão dessas mulheres quando 

decidem galgar cargos na esfera política, mas sem perder uma suposta “essência 

feminina”. Cabe ressaltar que o conceito analítico de cuidado apresenta inúmeras 

camadas e abordagens, podendo fazer alusão ao trabalho e à economia do cuidado 

— conceito este que permite enfatizar que é a pedra angular da economia e da 

sociedade e tem sido trazido pelas teóricas feministas no sentido de criticar o papel 

do Estado na configuração do acesso ao cuidado e de quem o desempenha. A 

economista Valéria Esquivel afirma que esse conceito 

foi reformulado como um conceito que entrelaça os aspectos econômicos (a 
forma como as economias se beneficiam do trabalho de cuidados que não é 
reconhecido nem remunerado), social (as relações de classe e de gênero) e 
político os diferentes atores que demandam, sustentam ou implementam 
políticas públicas que, direta ou indiretamente, moldam a prestação e recepção 
de cuidados (Esquivel, 2015, s/p). 

 

 Ou seja, a invisibilidade de se pautar e pensar cuidado como algo característico 

das mulheres é proposital, pois, não apenas no espaço privado homens e familiares 

são beneficiados dessa atribuição, mas também no espaço público, e isso é trazido 



 
 

241 
 

no sentido de destacar as diferenças entre homens e mulheres cisgênero e como isso 

ressoa na organização política, social e econômica, além de todas as subjetividades 

imbricadas.  

 

2. Maternidade e seus diferentes sentidos a partir da raça, sexualidade e 

gênero no Brasil 

 

Apesar da suposta valorização da mulher enquanto mãe promovida pelos 

discursos conservadores antigênero, há uma incapacidade desse setor em 

compreender a complexidade das mulheres em suas especificidades e em suas 

experiências plurais com a maternidade na esfera social brasileira a partir de 

evidências. Dessa forma, é importante considerarmos que a idealização da 

maternidade contribui para enfraquecer o debate e as políticas públicas que 

contemplem as mulheres em suas necessidades, o que colabora para a manutenção 

das estruturas patriarcais e racistas sob o pretexto de “defesa da família”. 

A figura da “dona de casa” não foi historicamente atribuída às mulheres negras 

e indígenas em países que passaram por processos de colonização, portanto, é 

necessário entender como se configura o exercício da maternidade dessas mulheres, 

para além da idealização, já que estão excluídas desse imaginário. Como Davis retrata 

em seu artigo “O legado da escravidão: parâmetros para uma nova condição da 

mulher” (2016), a ideologia da feminilidade do século XIX “enfatizava o papel das 

mulheres como mães protetoras, parceiras e donas de casa amáveis para seus 

maridos, as mulheres negras eram praticamente anomalias” (Davis, 2016, p.18). Essa 

interpretação vinha da cultura colonial, que não entendia as mulheres negras 

escravizadas enquanto mães, mas, sim, enquanto fonte rentável através de sua 

submissão compulsória a intensos trabalhos produtivos e reprodutivos durante a 

escravidão. 

Além do trabalho das mulheres negras escravizadas enquanto “reprodutoras”, 

elas desempenhavam também o trabalho de maternagem na “casa grande”, como 

retratado por Davis (2016), Gonzalez (1984) e Badinter (1985). Segundo Davis (2016). 

A transferência do cuidado materno para as mulheres negras no contexto colonial dos 



 
 

242 
 

Estados Unidos se deu por meio da figura da Mammy, como a autora coloca no rodapé 

de seu artigo. Badinter (1985) também localiza a terceirização da maternagem às 

mulheres negras no contexto francês do século XVIII. Entretanto, essa figura é melhor 

explorada no contexto brasileiro por Gonzalez, em seu artigo “Racismo e sexismo na 

cultura brasileira” (1984). 

Nesse trabalho, a intelectual traz uma perspectiva muito elucidativa para 

entender o conceito de maternidade em nosso contexto, por meio de sua tese sobre 

a construção da neurose cultural brasileira que explicaria o racismo e o sexismo a 

partir da figura da “mulata”, da “doméstica” e da “mãe-preta” — sendo esta última a 

mais importante para este artigo. Seu suporte epistemológico parte da psicanálise, 

com a teoria de Freud e Lacan, buscando retratar os movimentos de recalcamento da 

história colonial brasileira a partir do mito da democracia racial, observando as 

dinâmicas de interpretação sobre a mulher negra. 

Segundo Gonzalez (1984), esta ocuparia o lugar de mãe dos brasileiros e 

brasileiras, já que historicamente desempenhou o papel de maternagem através da 

figura da mãe-preta, enquanto a mulher branca ocuparia o lugar da esposa imaculada 

e reprodutora. 

Porque a branca, na verdade, é a outra. Se assim não é, a gente pergunta: que 
é que amamenta, que dá banho, que limpa cocô, que põe prá dormir, que 
acorda de noite prá cuidar, que ensina a falar, que conta história e por aí afora? 
É a mãe, não é? Pois então. Ela é a mãe nesse barato doido da cultura 
brasileira. Enquanto mucama, é a mulher; então “bá”, é a mãe. A branca, a 
chamada legítima esposa, é justamente a outra que, por impossível que 
pareça, só serve prá parir os filhos do senhor. Não exerce a função materna. 
Esta é efetuada pela negra. Por isso a “mãe preta” é a mãe (Gonzalez, 1984, 
p. 235). 

 

Por trás do “recalque” racista, a mulher negra seria, então, a mãe da sociedade 

brasileira enquanto essa sociedade for entendida como branca, já que a maternidade 

da mulher negra com próprios seus filhos é historicamente negada — tanto pelo tempo 

dedicado à maternagem dos filhos dos(as) brancos(as) em detrimento dos seus, como 

pelo assassinato de seus filhos pelas mãos do Estado — “isto porque seu homem, 

seus irmãos ou seus filhos são objeto de perseguição policial sistemática” (Gonzalez, 

1984, p. 231). Nesse sentido, a idealização da maternidade reproduzida na 

experiência da mulher branca se mostra muito distante de compreender a realidade 



 
 

243 
 

da mulher negra. Segundo Angela Davis (2016) também pontuou, “a origem de sua 

força [da mulher negra] não era um poder místico vinculado à maternidade, e sim suas 

experiências concretas como escravas” (Davis, 2016, p. 41). 

Mulheres negras e indígenas tiveram suas maternidades controladas 

historicamente (Noronha, 2017). A autora traz o exemplo do fenômeno de 

esterilização de mulheres negras sem seu consentimento no Brasil, durante o século 

XX, motivado pelo objetivo de embranquecer o país. Tal acontecimento evidencia a 

interrelação das políticas reprodutivas com os projetos demográficos de nação sob 

bases racistas, sexistas e discriminatórias, que assumem diferentes ações a depender 

do contexto local e histórico (Noronha, 2017; Wardi, 2023).  

 Vale destacar também que a identidade de gênero e a sexualidade também são 

marcadores sociais que complexificam a experiência da maternagem: as 

maternidades/paternidades trans e entre mulheres lésbicas cisgênero também 

enfrentam um dramático apagamento e falta de políticas públicas em saúde 

reprodutiva (Monteiro, 2025). No caso de pessoas transmasculinas que gestam, por 

exemplo, observa-se a inexistência de protocolos clínicos adequados ao 

acompanhamento pré-natal e puerperal, somada à violência institucional em serviços 

de saúde que frequentemente desrespeitam as identidades de gênero, reforçando 

constrangimentos e evasão do cuidado (Monteiro, 2025). Entre mulheres lésbicas, o 

cenário também evidencia lacunas estruturais: a reprodução assistida segue marcada 

por barreiras econômicas e heteronormativas, com poucos serviços públicos que 

garantam o acesso equitativo à fertilização in vitro ou ao acompanhamento 

ginecológico sem discriminação (UNFPA, 2024). Muitas são obrigadas a recorrer a 

redes informais e à autogestão de seus processos reprodutivos, totalmente excluídas 

das estruturas públicas. 

A partir dessas contraposições analisadas sob uma perspectiva interseccional, a 

idealização da maternidade prejudica tanto as mulheres brancas cis-heterossexuais e 

de classe média, associadas à ideia instintiva e benevolente da maternidade, como 

ainda mais as mulheres negras, indígenas, empobrecidas e LGBTs que, por não se 

enquadrarem no imaginário de maternidade ideal ou legítimo, têm esse direto negado 

por meio da falta de acesso a serviços de saúde reprodutiva, não reconhecimento de 



 
 

244 
 

sua escolha por querer ter filhos, encarceramento, e até do assassinato de seus filhos, 

especialmente no caso das mulheres negras.  

 

3. A maternidade como estratégia política: campanhas eleitorais e o reforço 

do modelo familiar patriarcal e branco 

 

A maternidade idealizada tem sido mobilizada como uma potente estratégia 

política nas campanhas de mulheres alinhadas à extrema direita, não apenas como 

um atributo pessoal, mas como um símbolo de autoridade moral, zelo social e 

compromisso com valores conservadores, conforme viemos argumentando neste 

artigo. Nessas campanhas, a invocação da figura materna é atravessada por uma 

lógica que combina o ideário neoliberal — que desloca para a esfera privada a 

responsabilidade por questões públicas como saúde, educação e cuidado — com um 

projeto moralizante que resgata e reforça a centralidade da família tradicional como 

pilar da nação. Como argumenta Melinda Cooper (2017), o neoliberalismo forja uma 

aliança produtiva com o conservadorismo sexual e familiar ao transformar a família 

em principal instância de amparo social e disciplinamento. Assim, ao se apresentarem 

como mães, esposas e cuidadoras, essas candidatas constroem sua legitimidade 

política a partir de uma performance feminina que reafirma a autoridade moral da 

família e combate às pautas feministas, especialmente a descriminalização do aborto, 

concebida por elas como uma ameaça à “vida” e aos “valores cristãos”. 

Essa instrumentalização da maternidade serve a um projeto político mais amplo 

de deslegitimação das lutas feministas e de reforço das hierarquias de gênero, raça e 

classe. As campanhas analisadas não apenas vinculam o discurso pró-família à luta 

contra o aborto, mas também constroem uma oposição entre “mulheres de verdade” 

— aquelas que defendem a vida e os valores tradicionais — e feministas, 

representadas como promotoras de uma suposta “cultura da morte”. Nesse cenário, o 

discurso antifeminista assume centralidade, apagando a diversidade de pautas 

históricas dos movimentos de mulheres e criminalizando suas reivindicações por 

autonomia corporal e direitos reprodutivos. A afirmação da centralidade da família 

também pode ser compreendida como uma maneira de transferir para a esfera privada 



 
 

245 
 

os encargos do poder público, como a educação, a saúde, o cuidado e a segurança. 

Para Melinda Cooper (2017), essa delegação dos deveres às famílias se apresenta 

como uma alternativa ao Estado de bem-estar social e como uma fonte primária de 

seguridade para os indivíduos. Ademais, ela atende aos interesses tanto de grupos 

associados à economia neoliberal quanto daqueles que se identificam com o 

conservadorismo nos “costumes”. Brown assinalou o quanto a família como uma 

estrutura de poder significa não apenas uma rede de proteção para seus integrantes, 

mas também um reservatório de disciplina e uma estrutura de autoridade (Brown, 

2019, p. 114).  

Para tanto, criar o ideário de que ideologias progressistas buscam desacreditar 

ou acabar com a instituição família, torna-se uma narrativa crucial para esse projeto 

político. “Sou pró-vida e sou pró-família. Vou sempre defender essa sagrada 

instituição, sendo a base da sociedade e o santuário da vida, contra aqueles que 

querem desacreditá-la, e descaracterizá-la” (De Toni, 2018a). “É necessário, 

representantes que defendem firmemente a família tradicional” (De Toni, 2018b). 

Cabe ressaltar que na campanha eleitoral das candidatas bolsonaristas essa 

narrativa da defesa da família está completamente associada com a defesa de 

movimentos pró-vida, justificando que um dos papéis fundamentais dessa instituição 

— família — é zelar pela vida das crianças, sobretudo no combate à descriminalização 

e legalização do aborto, associando os movimentos feministas como principal aparato 

da esquerda para disseminar a suposta “cultura da morte”. “Os partidos de esquerda 

querem legalizar o aborto. Para eles é mais fácil ceifar uma vida do que prevenir uma 

gravidez indesejada. Como médica e cristã vou trabalhar na Câmara Federal para que 

essa carnificina não se instale no Brasil” (Manato, 2018). A candidata Soraya Manato 

associou tais atos à “carnificina”, mobilizando o medo no eleitorado de que isso seja 

naturalizado mediante a atuação de governos de esquerda. Na mesma esteira, 

Tonietto se ampara na narrativa religiosa e na mobilização do medo para se opor à 

legalização do aborto, bem como no suposto compromisso de Jair Bolsonaro com a 

temática: 

 



 
 

246 
 

O nosso futuro Presidente (Bolsonaro) reafirmou seus compromissos com a 
vida, a família, repudiando expressamente todas as possibilidades de 
legalização do aborto e de outras políticas que ameaçam os valores morais 
cristãos que nos são tão caros (Tonietto, 2018a).  
 
[...] No dia 8 de outubro foi celebrado pela Igreja o “Dia do Nascituro”, data 
escolhida para lembrar do ser humano que enfrenta a posição de maior risco 
em decorrência da cultura da morte que impera em nossa sociedade. Como já 
é sabido, diversos organismos internacionais vêm, há muito, tentando legitimar 
a prática do aborto — eufemismo para assassinato de bebês no ventre materno 
— mundo afora. Atualmente, poucos países da América Latina, como o Brasil 
e a Argentina, ainda consideram o aborto como crime. Contudo, 
recorrentemente têm sido criadas manobras que visam, por vias inadequadas 
e iníquas, viabilizar a aprovação dessa prática tão nefasta (Tonietto, 2018b). 

 

 A legislação brasileira em relação à prática do aborto é bastante restritiva, 

permitindo-o apenas em caso de estupro, de risco para a vida da gestante, ambas 

desde 1940, e em caso de feto anencéfalo, segundo decisão do Supremo Tribunal 

Federal em 2012. Os movimentos feministas brasileiros buscam alterar o marco legal, 

tendo por objetivo o reconhecimento por parte do Estado da interrupção voluntária da 

gravidez como comportamento lícito (Barsted, 1997). Essa é uma luta histórica  que 

os movimentos têm travado há décadas, mas que nos últimos anos enfrenta maior 

dificuldade em ampliar o debate tendo em vista o recrudescimento neoconservador 

em curso, mediante partidos e lideranças de extrema direita. 

 Nos materiais que circularam nas redes sociais das então candidatas, a 

questão do aborto apareceu atrelada à defesa da família, com imagens de fetos, de 

bebês já nascidos, ultrassom de gravidez, na tentativa de sensibilizar o eleitorado em 

relação a essa bandeira, desassociando-a de um problema de saúde pública, 

atrelando-a principalmente ao cristianismo (Galetti, p. 236, 2024). Por meio dessa 

associação do campo político ao sagrado, reforça-se o papel da mulher como guardiã 

moral da nação. Trata-se, portanto, de um uso político da maternidade que, ao invés 

de romper com o patriarcado, o atualiza sob a gramática do medo, da moral e da 

disciplina. 

  

 

 

 



 
 

247 
 

 

Figura 1 — Imagem promocional de campanha à deputada federal (2018)  

  

Fonte: Facebook da deputada. 

 

 

 Figura 2 — Imagem promocional de campanha à deputada federal (2018)  

 

  

Fonte: Facebook da deputada. 

 

 

 



 
 

248 
 

 

Figura 3 — Imagem promocional de campanha à deputada federal (2018)  

 

Fonte: Facebook de Aline Sleutjes. 

 

Portanto, nessa cartografia se pavimenta também o fortalecimento das 

narrativas antifeministas, ao associarem a descriminalização do aborto como pauta 

crucial dos movimentos feministas, na tentativa de promover um apagamento das 

inúmeras agendas que perpassam tal movimento. “Mulheres com discursos 

abortistas, só atrapalha a vida das mulheres de verdade, que querem ser mais” 

(Zambelli, 2018). É mobilizando essas narrativas que antifeministas disseminaram 

táticas para ganhar projeção política e social, apresentando-se como salvaguardas, 

defensoras e “mulheres de verdade”, essas que defendem a vida e se colocam contra 

a descriminalização do aborto. 

 

4. Representação antifeminista na contramão da integralidade da saúde 

reprodutiva  

 

A partir dessa compreensão antifeminista e conservadora, assumir a 

maternidade significaria um compromisso com a instituição familiar e não uma questão 

referente aos direitos reprodutivos das mulheres. A maternidade entra em jogo como 

uma obrigação, o que ameaça a condição de mulheres, meninas e pessoas que 

gestam como cidadãs dignas de direitos fundamentais. Segundo Machado (2017), ao 



 
 

249 
 

analisar o discurso neoconservador a respeito do tema no Congresso Nacional, seus 

atores “não falam dos direitos das mulheres, mas falam do dever das mulheres” 

(Machado, 2017, p. 31). Tal hierarquização, muitas vezes feita em tom de discurso 

científico e de direitos humanos, designa o status de sujeito de direitos ao feto, em 

detrimento do reconhecimento cívico das mulheres, evidenciando as disputas em 

torno de conceitos originalmente progressistas (Noronha, 2017; Machado, 2017). 

Nesse sentido, o ato da interrupção da gestação é muitas vezes compreendido 

como o oposto à maternidade pelos discursos conservadores. Logo, todos os 

adjetivos que circunscrevem o ideal da maternidade se voltaram contra às mulheres 

e pessoas que gestam que decidiram pelo aborto. O procedimento é associado em 

alto e bom tom na Câmara dos Deputados ao “assassinato de bebês”, logo as 

mulheres são relacionadas às figuras de “assassinas”, “desumanas” e “perversas”. 

Segundo Wardi (2023), a mulher que opta pelo aborto é associada à figura da mulher 

ambiciosa até em registros do próprio Estado. “Nesse sentido, os planos profissionais 

e pessoais podem ter sido interpretados enquanto ambição, uma vez que a mulher ou 

menina rompe com a expectativa social sobre si, a maternidade, para seguir com seus 

projetos pessoais” (Wardi, 2023, p. 129). 

A justiça reprodutiva, ferramenta contemporânea para o ativismo e para pensar 

sobre a experiência da reprodução, desenvolvida por mulheres negras ativistas nos 

Estados Unidos7 (Ross & Solinger, 2017) e incorporada pelos feminismos brasileiros, 

especialmente negro, por acadêmicas, ativistas, e organizações do terceiro setor, nos 

ajuda a ampliar o conceito de direitos reprodutivos por meio da justiça social, 

localizando as diferentes experiências sobre a reprodução e a não reprodução por 

meio da interseccionalidade, outra ferramenta do feminismo negro (Góes, 2025; 

Noronha, 2017; Siqueira, 2021; Xavier & Sacramento, 2025). Em outras palavras, a 

justiça reprodutiva reconhece as singularidades das pessoas e suas especificidades, 

assim como os contextos em que estão inseridas, atravessados pelo racismo, 

 
7 A formulação sobre a justiça reprodutiva foi feita originalmente por doze mulheres negras integrantes 
do coletivo SisterSong Women of Color Reproductive Justice, formado em 1994, dedicado a pensar e 
atuar em prol da saúde reprodutiva de mulheres negras no que se refere principalmente a questões 
relacionadas à gestação, parto, aborto, contracepção e maternidade. Link para acessar o coletivo e sua 
atuação: https://www.sistersong.net/. 



 
 

250 
 

classismo, patriarcalismo e opressões correlatas, extrapolando a ideia de direitos 

reprodutivos (Ross, 2007 apud Góes, 2025). 

Segundo a justiça reprodutiva, é imprescindível que existam condições que 

tornem possível vivenciar a maternidade como uma decisão autônoma e como um 

projeto político.  

Assim, a justiça reprodutiva, além de um conceito, traduz-se em uma 
estratégia importante para examinar os direitos reprodutivos das 
meninas e mulheres negras, indígenas, das pessoas que gestam 
relacionados aos direitos econômicos, sociais, políticos, culturais e 
ambientais. O que se anuncia vai além do acesso ao aborto, mas 
também aos tantos outros direitos que precisam ser garantidos para 
que os direitos sexuais e os direitos reprodutivos (DSDR) possam ser 
exercidos. (Xavier & Sacramento (2025) 

 

Quando a gestação não é desejada, cabe ao Estado assegurar o direito à sua 

interrupção, sobretudo para aquelas mulheres cujas liberdades são ainda mais 

limitadas por condições materiais precárias e pela ausência de acesso à informação 

sobre seus direitos sexuais e reprodutivos (Ross & Solinger, 2017). Com isso, torna-

se fundamental compreender que maternidade e aborto não são experiências 

dissociadas, exigindo políticas públicas que contemplem ambas de maneira 

articulada. É necessário, portanto, integrar os direitos à maternidade e ao aborto em 

um marco que reconheça as intersecções entre classe social, gênero, raça, território 

e geração, considerando a totalidade das relações sociais e ao mesmo tempo 

rompendo com as hierarquias construídas sobre a maternidade a partir dos 

marcadores sociais das mulheres e pessoas que gestam (Góes, 2025; Noronha, 2017; 

Ross & Solinger, 2017; Siqueira, 2021; Xavier & Sacramento, 2025; Wardi, 2023). 

Nesse sentido, defendemos que o uso da identidade da maternidade e até 

mesmo de cuidadora de forma não essencializante pelas mulheres nos espaços de 

poder pode, sim, ser estratégico. A maternidade, segundo Ruddick (1989), pode se 

tornar uma força política subversiva, se articulada criticamente com o feminismo. 

Nesse sentido, é necessário jogar luz sobre a carga desigual de trabalho doméstico 

desempenhado pelas mulheres, especialmente negras e não-brancas; sobre a 

necessidade de reconhecimento e valorização da função como trabalho pelo Estado 

e sociedade; o direito de viver a maternidade ou a interrupção da gestação. A 



 
 

251 
 

integralidade da justiça reprodutiva também se relaciona com políticas previdenciárias 

e de saúde reprodutiva, como na gestação, parto e abortamento, de justiça 

restaurativa — no caso das mulheres que perderam seus filhos pela violência do 

Estado — e de serviços básicos como o acesso à educação, saneamento básico e de 

segurança alimentar, por exemplo (Góes, 2025; Noronha, 2017; Ross & Solinger, 

2017; Siqueira, 2021; Xavier & Sacramento, 2025). 

Na contramão da luta histórica pelos direitos reprodutivos e mais ainda pela 

justiça reprodutiva, o discurso de parlamentares que se posicionam contra o aborto se 

vale, de maneira estratégica, da ideia de “representação feminina” para sustentar 

propostas que, na prática, resultam na restrição de direitos sexuais e reprodutivos. 

Tais parlamentares reivindicam representar demandas femininas em nome das 

mulheres, muitas vezes evocando valores morais, religiosos ou familiares específicos, 

como se esses fossem consensuais entre todas as experiências femininas. Essa 

retórica busca conferir legitimidade política à imposição de discursos e proposições 

legislativas que desconsideram a diversidade de vivências, especialmente aquelas 

marcadas pelas desigualdades de classe, raça, faixa etária, identidade de gênero, 

sexualidade e território. 

Exemplo disso é o fato de outros projetos de lei que versam sobre os direitos de 

pessoas gestantes estarem sendo prejudicados nos debates dentro do Congresso por 

supostamente conterem conteúdo “ideológico” relacionado ao aborto. É o caso do PL 

853/2019, que propõe a “Semana Nacional de Conscientização dos Direitos das 

Gestantes”, uma semana apenas comemorativa, sem modificação de legislação ou 

criação de novos direitos (Brasil, 2019). Transformou-se no “projeto de lei mais 

discutido e polêmico na Comissão de Seguridade Social e Família entre os meses de 

abril e julho de 2021 e gerou intensas discussões, vários substitutivos, alguns 

momentos de votação, votação revogada e a revogação posteriormente anulada” 

(Potechi, 2023, p.5). Durante sua tramitação, termos como planejamento reprodutivo, 

o cuidado humanizado da gestante, a divisão sexual do trabalho doméstico, a figura 

do parceiro ou companheiro da gestante na gestação que não necessariamente o pai 

do feto, foram interpretados como ameaças aos valores conservadores defendidos 

por parlamentares (Potechi, 2023). 



 
 

252 
 

Outro exemplo é o Projeto de Lei 1904/24, que prevê o agravamento das penas 

do aborto induzido, assim como a perda do direito ao aborto legal acima das 22 

semanas em caso de estupro, proposto por 32 parlamentares, inclusive algumas 

mulheres deputadas analisadas neste artigo, que foram reeleitas em 2022. Em outras 

palavras, o projeto impede que mulheres e principalmente meninas interrompam uma 

gestação oriunda de violência sexual, defendendo a maternidade compulsória mesmo 

diante destas circunstâncias. Vale destacar que crianças e adolescentes são as 

principais vítimas de estupro no país (Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2024) 

e também o principal público que recorre ao procedimento nesse período gestacional. 

Além disso, o projeto de lei prevê uma pena maior às vítimas de estupro em 

comparação à pena do estuprador. Essa disparidade é grave porque, na prática, pode 

levar à punição mais severa da vítima de violência sexual que opta por interromper a 

gestação decorrente desse crime, em comparação com a pena aplicada ao próprio 

autor do estupro.  

Este exemplo deixa nítido que a defesa da maternidade a qualquer custo inverte 

a lógica da justiça e subverte a garantia da dignidade e saúde reprodutiva até mesmo 

para crianças vítimas de estupro, conforme tematizado pela Campanha Criança Não 

é Mãe8. Ao mobilizar uma suposta defesa das mulheres e meninas, esse grupo de 

legisladoras instrumentaliza sua condição de mulher para reforçar um projeto 

conservador de controle sobre os corpos femininos e das pessoas que gestam. A 

representação feminina, nesses casos, é usada como legitimador que aprofunda a 

iniquidade de acesso a direitos e as desigualdades sociais, em vez de promover a 

dignidade das mulheres como cidadãs. Essa atuação revela uma contradição 

fundamental: mulheres eleitas democraticamente utilizam o seu mandato muitas 

vezes não para ampliar, mas para cercear liberdades fundamentais, contribuindo para 

a manutenção de estruturas patriarcais sob o discurso vazio de proteção. 

Ao mesmo tempo, vale destacar o explícito antifeminismo presente no texto do 

projeto de lei, que em de revanchismo político e moral, busca atribuir ao “movimento 

de mulheres” e às “feministas” a responsabilidade pela existência do direito ao aborto 

 
8      Ver https://criancanaoemae.org.br/. Acesso em 28      jun.      2025. 

https://criancanaoemae.org.br/


 
 

253 
 

legal não como uma conquista, mas tratando essa atuação enquanto uma ameaça 

aos valores tradicionais e à chamada “defesa da vida”.  

Se o nascituro é uma pessoa, como foi reconhecido pelo legislador, 
jamais o legislador admitiria que houvesse um direito de matar uma 
pessoa inocente para resolver um problema de segunda pessoa, por 
mais grave que fosse, causado por uma terceira pessoa. De fato, os 
serviços de aborto em casos de estupro foram iniciados no Brasil, em 
1989, não pela iniciativa de juristas interessados em corrigir uma 
lacuna já apontada e discutida pela doutrina, mas por iniciativa da 
militância a favor do aborto, que usou a ideia de que o aborto nestes 
casos seria um direito e que a autoridade pública havia se omitido, 
durante cinquenta anos, no oferecimento do serviço correspondente 
(Brasil, 2024, p. 4). 

 

Esse posicionamento desqualifica as lutas históricas dos movimentos feministas 

por direitos sexuais e reprodutivos, associando-os ao assassinato e a uma suposta 

agenda ideológica contrária à família e à moral cristã; por outro, tenta reverter avanços 

consolidados desde o Código Penal de 1940, criminalizando não apenas o aborto, 

mas também a atuação política de mulheres e coletivos que defendem a autonomia 

reprodutiva. Além disso, esse tipo de discurso oculta o papel das desigualdades 

estruturais que atravessam o acesso ao aborto legal e seguro. Ao ignorarem as 

condições concretas em que se dão as gestações forçadas — como violência sexual, 

dificuldade de acesso aos serviços de aborto, racismo institucional e negação de 

acesso à informação —, essas parlamentares reforçam um modelo de cidadania 

reprodutiva seletiva, que protege apenas algumas mulheres enquanto criminaliza e 

marginaliza outras. Nesse contexto, torna-se urgente desnaturalizar a associação 

entre representação feminina e defesa automática dos direitos das mulheres, 

reconhecendo que nem toda presença feminina no espaço institucional corresponde 

a uma agenda de emancipação. 

 

Considerações finais 

 

A análise desenvolvida ao longo deste artigo permitiu evidenciar que a 

mobilização da maternidade essencialista, ideal e excludente tem se constituído como 

uma estratégia discursiva central das deputadas federais do Partido Liberal (PL) para 

justificar sua presença na política institucional e, simultaneamente, sustentar a 



 
 

254 
 

rejeição aos direitos sexuais e reprodutivos, especialmente no que tange ao aborto. 

Ao mobilizarem a maternidade como valor moral, essas parlamentares articulam-se a 

um projeto político conservador que, ao fortalecer as estruturas patriarcais, racistas e 

cis-heteronormativas as reinscreve sob novas formas, associadas a uma gramática 

religiosa, moralizante e disciplinadora. 

Nesse contexto, a sacralização da maternidade e a representação das mulheres 

como cuidadoras naturais operam como dispositivos centrais de legitimação da 

presença feminina na esfera pública. Essa operação discursiva, longe de promover o 

reconhecimento da pluralidade das experiências femininas a partir de suas 

interseccionalidades, reproduz um ideal normativo de mulher — branca, cristã, 

heterossexual e devotada à família — que desconsidera as condições materiais, 

sociais e históricas que marcam as trajetórias de outras mulheres, especialmente as 

negras, indígenas, periféricas, trans e aquelas que não exercem ou não desejam 

exercer a maternidade. Assim, o essencialismo de gênero mobilizado por tais 

parlamentares contribui para a invisibilização das desigualdades estruturais e para o 

apagamento das múltiplas formas de vivenciar o cuidado e a reprodução. 

A Campanha “Criança Não é Mãe”, articulada por entidades feministas, das 

infâncias e dos direitos humanos repercutiu intensamente na mídia e nas redes sociais 

de forma a denunciar as consequências perversas do PL 1904/24, tornando-se um 

forte exemplo de como o debate em torno dos direitos reprodutivos tem sido 

atravessado por disputas morais e políticas, nas quais setores conservadores buscam 

hegemonizar a discussão pública sobre o aborto, interditando mesmo os casos já 

legalmente previstos, por meio da defesa da maternidade compulsória mesmo para 

meninas vítimas de violência sexual. Tal cenário revela um deslocamento da função 

do Estado que, ao aderir à lógica da responsabilização individual e da moralização da 

vida reprodutiva, abdica de seu papel na garantia de políticas públicas de saúde, 

educação e cuidado voltadas às mulheres, meninas e pessoas que gestam. Além 

disso, aponta para a contradição e hipocrisia da agenda da extrema direita, muitas 

vezes representada até por mulheres, que busca proteger as crianças dos abusos 

sexuais, mas as obriga a serem mães caso engravidem, mesmo em contexto de 

violência sexual. 



 
 

255 
 

Dessa forma, é fundamental desnaturalizar a associação entre maternidade e 

identidade feminina hegemônica de forma estanque, compreendendo que a exaltação 

da figura da “boa mãe” opera como instrumento de controle social e político, que 

restringe a cidadania das mulheres ao espaço doméstico e limita suas possibilidades 

de participação autônoma na vida pública. A maternidade, quando idealizada como 

destino e dever, transforma-se em mecanismo de despolitização da experiência 

feminina e de reforço das desigualdades de gênero, classe, raça, sexualidade e 

identidade de gênero. A crítica feminista à instrumentalização da maternidade, tal 

como formulada por autoras como Beauvoir, Davis, Federici, Fraser, Ross e Solinger 

permite compreender que a luta pelos direitos reprodutivos não se restringe à 

legalização do aborto, mas diz respeito à construção de condições materiais e 

simbólicas para que a maternidade seja uma escolha livre e sustentada por políticas 

públicas integrais e interseccionais. Reafirmar esses direitos como parte fundante da 

cidadania das mulheres é condição indispensável para o enfrentamento do avanço do 

antifeminismo e para a consolidação de um projeto democrático de justiça social e 

reprodutiva. 

 

 

Referências bibliográficas 
 
BADINTER, Élisabeth. 1985. Um amor conquistado: o mito do amor materno. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira. 
 
BARSTED, Leila Linhares. 1997. “O lugar do direito na luta das mulheres: a 
experiência brasileira”. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, 103, p. 67–83, jul.  
 
BRASIL. 2024. Câmara dos Deputados. Projeto de Lei nº 1904, de 17 de maio de 
2024. Brasília, DF: Câmara dos Deputados, 2024. Disponível em: 
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=243449
3. Acesso em 31 out.2025. 
 
BEAUVOIR, Simone de. 2016[1949]. O segundo sexo: a experiência vivida. 2ª ed. São 
Paulo, Difusão Europeia do Livro. 
 
BROWN, Wendy. 2019. Nas ruínas do neoliberalismo: a ascensão da política 
antidemocrática no Ocidente. São Paulo: Editora Autonomia Literária. 
 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=2434493
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=2434493
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=2434493
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=2434493


 
 

256 
 

BRASIL. Projeto de Lei n. 853/2019. Institui a Semana Nacional de Conscientização 
dos Direitos das Gestantes. Disponível em: https://www.camara.leg.br/propostas-
legislativas/2191810. Acesso em 20 jun.2025. 
 
CAMARGO, Célia Regina da Silva (2009). “A descriminalização do aborto no Brasil: 
um estudo da tramitação do Projeto de Lei 1135/91”. Dissertação de Mestrado em 
Ciências Sociais. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 
 
CENTRO FEMINISTA DE ESTUDOS E ASSESSORIA (CFEMEA). Mulheres e 
resistência no Congresso Nacional: Radar feminista ao término da legislatura 2019-
2022. Brasília, DF: CFEMEA, 2023a. 

 
CENTRO FEMINISTA DE ESTUDOS E ASSESSORIA (CFEMEA). Perfil Parlamentar 
(2023-2026) — Sob a Ótica da Agenda Feminista 2023. CFEMEA, 2023b. Disponível 
em:https://www.cfemea.org.br/index.php/pt/component/edocman/perfil-parlamentar-
2023-2026-sob-a-otica-da-agenda-feminista-2023. Acesso em 20 jun.2025. 

 
CENTRO FEMINISTA DE ESTUDOS E ASSESSORIA (CFEMEA). 2025. Radar 
Feminista no Congresso Nacional: 1º semestre de 2024. CFEMEA. Disponível em: 
https://www.cfemea.org.br/index.php/pt/. Acesso em 29 jun.2025. 

COOPER, Melinda. 2017. Family values: between neoliberalism and the new social 
conservatism. New York, Zone Books. 

 
CORRÊA, S.; ÁVILA, M. B. 2003. Direitos sexuais reprodutivos: pauta global e 
percursos brasileiros. In: BERQUÓ, E. (org.). Sexo & vida: panorama da saúde 
reprodutiva no Brasil. Campinas: Editora da Unicamp, p. 17-78. 

 
DAVIS, A. 2016. “O legado da escravidão: parâmetros para uma nova condição da 
mulher”. In: Mulheres, raça e classe. São Paulo, Boitempo. 

 
DE TONI, Carol. 2018a. Postagem em rede social. Facebook. Disponível em: 
https://www.facebook.com/carolinerdetoni/posts/190661248274137. Acesso em 1 
jun.2025. 

 
DE TONI, Carol. 2018b. Em defesa do agronegócio. Vídeo em rede social. Facebook. 
Disponível em: https://www.facebook.com/carolinerdetoni/videos/378908222649665. 
Acesso em 1 jun.2025. 

 
ESQUIVEL, Valeria. 2015. “Cuidado, políticas públicas e reorganização social: uma 
perspectiva latino-americana”. In: ONU Mulheres. Autonomia econômica e direitos das 
mulheres no Brasil: subsídios para a construção de políticas públicas. Brasília: ONU 
Mulheres, p. 59–79. 

FEDERICI, Silvia (2021). O ponto zero da revolução: trabalho doméstico, reprodução 
e lutas feministas. São Paulo, Elefante. 

https://www.camara.leg.br/propostas-legislativas/2191810
https://www.camara.leg.br/propostas-legislativas/2191810
https://www.camara.leg.br/propostas-legislativas/2191810
https://www.cfemea.org.br/index.php/pt/component/edocman/perfil-parlamentar-2023-2026-sob-a-otica-da-agenda-feminista-2023
https://www.cfemea.org.br/index.php/pt/component/edocman/perfil-parlamentar-2023-2026-sob-a-otica-da-agenda-feminista-2023
https://www.cfemea.org.br/index.php/pt/


 
 

257 
 

 
FRASER, Nancy; JAEGGI, Rahel. 2020. Capitalismo em debate: uma conversa na 
teoria crítica. São Paulo, Boitempo. 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 2024. 18º Anuário Brasileiro de 
Segurança Pública. São Paulo, Fórum Brasileiro de Segurança Pública. Disponível 
em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br/handle/123456789/253. Acesso em 20 
jun.2025. 
 
FUNDO DE POPULAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS (UNFPA). 2024. Reprodução 
Assistida e direitos: panorama, desafios e recomendações para políticas públicas no 
Brasil. Brasília. 
 
GALETTI, Camila. 2024. Feminina sim, feminista não: uma análise das deputadas 
federais eleitas antifeministas de extrema direita da 56º Legislatura. Tese de 
Doutorado em Sociologia, Universidade de Brasília. 
 
GAZETA DO POVO. 2010, 21 ago. “Lula diz que ‘entregaria filho’ para Dilma cuidar”. 
Gazeta do Povo. Disponível em: https://www.gazetadopovo.com.br/vida-
publica/eleicoes/2010/lula-diz-que-entregaria-filho-para-dilma-cuidar-
44lqqpdd2qmfoyktxmiuikrpq 
 
GÓES, Emanuelle. 2025. “Política dos Corpos, (In)justiça Reprodutiva e o Sistema 
Moderno Colonial de Gênero”. In: BRANDÃO, Elaine; LOWENKRON, Laura; 
CARNEIRO, Rosamaria. Justiça Reprodutiva: Desafios interseccionais na saúde 
coletiva. Rio de Janeiro, Editora Fiocruz, p. 41-58. 
 
GONZALEZ, Lélia. 1984. “Racismo e sexismo na cultura brasileira”. Revista Ciências 
Sociais Hoje, Anpocs, São Paulo, p. 223–244. 
 
LORDE, Audre. 2019. “As ferramentas do senhor nunca derrubarão a casa-grande”. 
In: LORDE, Audre. Irmã Outsider. Belo Horizonte: Autêntica Editora. 
 
MACHADO, Lia Zanotta. 2017. “O aborto como direito e o aborto como crime: o 
retrocesso neoconservador”. Cadernos Pagu, 50. 
 
MANATO, Soraya. 2018, 30 set. A nossa Bandeira jamais será vermelha! [Vídeo]. 
Facebook. Disponível em: https://www.facebook.com/watch/?v=2214512412167900. 
Acesso em 1 jun. 2021 
 
MESSENBERG, Debora. 2018. “A direita que se tornou (extrema) direita: a ideologia 
do movimento Brasil Livre (MBL)”. Sociedade e Estado, Brasília, 33(99), p. 289–313, 
maio/ago. 
 
MIGUEL, Luis Felipe; BIROLI, Flávia. 2012. Feminismo e política: uma introdução. 
São Paulo: Boitempo. 



 
 

258 
 

 
MONTEIRO, Anne. 2025. “Experiências Transmasculinas e os Desafios Frente à 
Justiça Reprodutiva”. In: BRANDÃO, Elaine; LOWENKRON, Laura; CARNEIRO, 
Rosamaria. Justiça Reprodutiva: Desafios interseccionais na saúde coletiva. Rio de 
Janeiro, Editora Fiocruz, p.163-186. 
 
NORONHA, Rayane. 2017. O aborto no Brasil: análise das audiências públicas do 
Senado Federal (2015-2016). Dissertação de Mestrado em Sociologia. Universidade 
de Brasília. 
 
POTECHI, Bruna. 2023. “Os direitos das gestantes sob a ótica da ‘ideologia de gênero’ 
na Câmara dos Deputados”. Horizontes Antropológicos, 29(65). 
https://doi.org/10.1590/1806-9983e650403 
 
ROSS, Loretta; SOLINGER, Rickie. 2017. “Reproductive justice: an introduction”. 
Oakland: University of California Press. 
 
RUDDICK, Sara. 1989. “Maternal thinking: Toward a politics of peace”. Boston, MA, 
BeaconPress.  
 
SIQUEIRA, L. M. M. (org.). 2021. Dossiê Mulheres Negras e Justiça Reprodutiva 2020-
2021. Rio de Janeiro, Criola. 
 
STANLEY, Jason. 2020. “Como funciona o fascismo: a política do ‘nós’ e ‘eles’”. São 
Paulo, Leya. 
 
TONIETTO, Chris. 2018a, 17 out. Postagem em rede social, Facebook. Disponível 
em: https://www.facebook.com/ChrisTonietto/posts/1934917259922186 Acesso em 1 
jun. 2025. 
 
TONIETTO, Chris. 2018b, 11 out. Dia do nascituro. Postagem em rede social. 
Facebook. Disponível em: 
https://www.facebook.com/ChrisTonietto/posts/1926665257414053. Acesso em 3 
mar.2025. 
 
VENTURA, Adriana. 2018. O Congresso Nacional é lugar de mulher? Vídeo em rede 
social. Facebook. Disponível em: 
https://www.facebook.com/adriventurasp/videos/692059321170381/. Acesso em 10 
jun.2025. 
 
WARDI, Clara Frota. 2023. Inquisição reprodutiva: análises sobre o aborto clandestino 
no Sistema de Justiça Criminal (2012-2021). Dissertação de Mestrado em Sociologia, 
Universidade de Brasília (UnB). 
 

https://doi.org/10.1590/1806-9983e650403
https://doi.org/10.1590/1806-9983e650403
https://doi.org/10.1590/1806-9983e650403


 
 

259 
 

XAVIER, Lucia; Sacramento, Mônica. 2025. “Prefácio”. In: BRANDÃO, Elaine; 
LOWENKRON, Laura; CARNEIRO, Rosamaria. Justiça Reprodutiva: Desafios 
interseccionais na saúde coletiva. Rio de Janeiro, Editora Fiocruz, p.11-15. 
 
ZAMBELLI, Carla. 2018, 18 ago. Marina Silva podia dormir sem essa... Vídeo em rede 
social. Disponível em: https://www.facebook.com/watch/?v=206225993581154 
Acesso em: 20 jun 2025. 

 

 

  



 
 

260 
 

Anexos 

Tabela 1 — Deputadas Federais Eleitas pelo PL em 20189 

Nome UF Partido Estado civil Raça/cor 

Alê Silva MG Eleita pelo PSL. Casada Branca 

Aline 

Sleutjes 

PR Eleita pelo PSL, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Casada Branca 

Bia Kicis DF Eleita pelo PRP, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Divorciada Branca 

Carla 

Zambelli 

SP Eleita pelo PSL, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Casada Branca 

Caroline de 

Toni 

SC Eleita pelo PSL, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Solteira10 Branca 

Chris 

Tonietto 

RJ Eleita pelo PSL, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Casada Branca 

Major 

Fabiana 

RJ Eleita pelo PSL, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Divorciada Branca 

Profa. 

Daiane 

Pimentel 

BA Eleita pelo PSL, 

posteriormente 

filiou-se ao PL. 

Casada Branca 

Soraya 

Santos 

RJ Eleita em 2014 

pelo MDB, reeleita 

em 2018 pelo PR, 

Casada Branca 

 
9 Dado retirados na tese de doutorado da autora. 
10 Casou-se em 2023, após o primeiro mandato. 



 
 

261 
 

e posteriormente 

tornou-se PL 

Rosana 

Valle 

SP Eleita pelo PSB, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Casada Branca 

Rosângela 

Gomes 

RJ Eleita pelo PL Solteira Preta 

Soraya 

Manato 

ES Eleita pelo PSL, 

posteriormente 

filiou-se ao PL 

Casada Branca 

 

 

 

 

 

  



 
 

262 
 

Tabela 2 — Deputadas Federais Eleitas pelo PL em 2022 

Nome  UF Partido 

Carla Zambelli SP Reeleita pelo PL, mulher mais votada do país, com 

946.244 votos 

Caroline de Toni SC Reeleita pelo PL, com a maior votação em Santa 

Catarina 

Bia Kicis DF Reeleita pelo PL, com 214.733 votos 

Detinha MA Eleita pelo PL, mais votada no Maranhão, com 

161.206 votos 

Rosângela Reis MG Eleita pelo PL 

Magda Mofatto GO Reeleita pelo PL 

Silvia Waiãpi AP Eleita pelo PL 

Sonize Barbosa AP Eleita pelo PL 

Amália Barros MT Eleita pelo PL 

Coronel Fernanda MT Eleita pelo PL 

Soraya Santos RJ Reeleita pelo PL 

Chris Tonietto RJ Reeleita pelo PL 

Silvia Cristina RO Eleita pelo PL 

Daniela Reinehr SC Eleita pelo PL 

Julia Zanatta SC Eleita pelo PL 

Rosana Valle SP Reeleita pelo PL 

 


