
 

 

171 

 

Objeção de consciência e aborto: ativismo objetor católico 
 

Conscientious Objection and Abortion: Catholic Objector Activism 
 
 

   Brenda Carranza 
Universidade Estadual de Campinas – Unicamp 

E-mail: brenda_poveda@terra.com.br 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4757-7205 

 
Tabata Pastore Tesser 

Universidade de São Paulo – USP 
E-mail: tabatatesser@usp.br 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7615-8080 
 

Teresinha Matos 
 Universidade Estadual de Campinas – Unicamp 

E-mail: tere.matos@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0009-0001-6537-6637 

 
 

Resumo 
O artigo aborda a complexa articulação entre saúde reprodutiva, direito e religião, analisando 
a configuração do ativismo religioso conservador em torno da objeção de consciência nas 
políticas reprodutivas brasileiras. A objeção de consciência, dispositivo legal que outorga o 
direito de recusar o cumprimento de prescrições que contrariem convicções pessoais, quando 
aplicada a questões como o aborto, mobiliza um campo interdisciplinar que envolve não 
apenas escolhas médicas sob a defesa da “liberdade religiosa e de crença”, mas também 
políticas institucionais, diretivas e marcos jurídicos. A discussão orienta-se pela hipótese de 
que a objeção de consciência, historicamente concebida como um direito individual de matriz 
ético-religiosa, tem sido instrumentalizada como tecnologia política por um ativismo objetor 
católico reativo ao avanço da governança reprodutiva. A argumentação ancora-se na coleta 
de dados que envolve o mapeamento nacional desse ativismo, com foco nos agentes 
católicos e suas articulações, no trabalho de observação do 1º Encontro de Hospitais 
Católicos: Missão e Desafios. Apresenta-se o arcabouço teológico-doutrinal que fornece um 
leque de diretrizes bioéticas, interpretações jurídicas que legitimam a objeção de consciência 
institucional e deslocamentos semânticos do termo consciência com significado moral para 
consciência institucional como traço identitário. Problematiza-se os mecanismos utilizados 
pelo ativismo objetor para popularizar a objeção de consciência como “direito garantidor”. 
Discute-se os dispositivos jurídicos que transferem esse direito do âmbito individual para o 
institucional e indagam-se suas implicações sobre o acesso ao aborto legal e a outras políticas 
reprodutivas garantidas por lei, fruto dos avanços democráticos no Brasil. 
Palavras-chave: objeção de consciência; aborto; direitos reprodutivos; ativismo objetor; igreja 
católica. 

 
 
 
 

https://orcid.org/0000-0003-4757-7205
https://orcid.org/0000-0001-7615-8080
https://orcid.org/0009-0001-6537-6637


 

 

172 

 

Resumen 
Este artículo aborda la compleja relación entre la salud reproductiva, el derecho y la religión, 
analizando la configuración del activismo religioso conservador en torno a la objeción de 
conciencia en las políticas reproductivas brasileñas. La objeción de conciencia, un mecanismo 
legal que otorga el derecho a negarse a cumplir con prescripciones que contradicen las 
convicciones personales, al aplicarse a cuestiones como el aborto, moviliza un campo 
interdisciplinario que involucra no solo las decisiones médicas bajo la defensa de la libertad 
religiosa, sino también políticas, directivas y marcos legales institucionales. La discusión se 
guía por la hipótesis de que la objeción de conciencia, concebida históricamente como un 
derecho individual con una base ético-religiosa, ha sido instrumentalizada como una 
tecnología política por el activismo de la objeción católica, en respuesta al avance de la 
gobernanza reproductiva. El argumento se basa en la recopilación de datos que implica el 
mapeo nacional de este activismo, centrándose en los agentes católicos y sus articulaciones, 
en el trabajo de observación del I Encuentro de Hospitales Católicos: Misión y Desafíos. Se 
presenta el marco teológico-doctrinal que ofrece diversas directrices bioéticas, 
interpretaciones jurídicas que legitiman la objeción de conciencia institucional y los cambios 
semánticos del término «conciencia» con significado moral a la «conciencia institucional» 
como rasgo de identidad. Se discuten los mecanismos utilizados por el activismo de la 
objeción de conciencia para popularizar la objeción de conciencia como un «derecho 
garantizador». Se investigan las disposiciones legales que transfieren este derecho del ámbito 
individual al institucional, así como sus implicaciones para el acceso al aborto legal y otras 
políticas reproductivas garantizadas por ley, como resultado de los avances democráticos en 
Brasil. 
Palabras clave: objeción de conciencia; aborto; derechos reproductivos; activismo de 
objeción de conciencia; iglesia católica. 

 
Abstract 
This article addresses the complex relationship between reproductive health, law, and religion, 
analyzing the configuration of conservative religious activism around conscientious objection 
in Brazilian reproductive policies. Conscientious objection, a legal device that grants the right 
to refuse to comply with prescriptions that contradict personal convictions, when applied to 
issues such as abortion, mobilizes an interdisciplinary field that involves not only medical 
choices under the defense of “religious freedom and belief,” but also institutional policies, 
directives, and legal frameworks. The discussion is guided by the hypothesis that 
conscientious objection, historically conceived as an individual right with an ethical-religious 
basis, has been instrumentalized as a political technology by Catholic objection activism 
reactive to the advancement of reproductive governance. The argument is anchored in data 
collection that involves the national mapping of this activism, focusing on Catholic agents and 
their articulations, in the multi-sited ethnographic work of the 1st Meeting of Catholic Hospitals: 
Mission and Challenges. The theological-doctrinal framework that provides a range of 
bioethical guidelines, legal interpretations that legitimize institutional conscientious objection, 
and semantic shifts from the term conscience with moral meaning to institutional conscience 
as an identity trait are presented. The mechanisms used by conscientious objection activism 
to popularize conscientious objection as a “guaranteeing right” are discussed. The legal 
provisions that transfer this right from the individual to the institutional sphere are investigated, 
and their implications for access to legal abortion and other reproductive policies guaranteed 
by law, as a result of democratic advances in Brazil, are investigated. 
Keywords: conscientious objection; abortion; reproductive rights; conscientious objection 
activism; catholic church. 



 

 

173 

 

Introdução 

  

Um caso emblemático tomou as manchetes brasileiras em 2024 quando um 

hospital confessional católico se recusou a implantar um dispositivo intrauterino (DIU) 

em uma paciente. A recusa veio à tona quando a própria paciente denunciou o 

Hospital São Camilo em postagem na plataforma X (antigo Twitter), e a repercussão 

levou milhares de pessoas a questionarem a decisão do hospital nas redes sociais. 

Na mesma rede, o hospital católico argumentou que a prática viola “diretrizes internas 

e seus valores religiosos” (Colucci & Menon, 2024). A recusa levou o Ministério Público 

de São Paulo (MP-SP) a instaurar um inquérito civil para apurar o caso, uma vez que 

o hospital estaria “contrariando o artigo 226, §7º da Constituição Federal, que 

estabelece o planejamento familiar como um direito universal” (Conjur, 2024). 

 A partir desse caso, as integrantes da pesquisa1 Objeção de Consciência: 

Conservadorismo Religioso e seus Efeitos sobre o Acesso ao Aborto Legal no Brasil, 

vinculada à linha temática Gênero, Religião e Política e desenvolvida no âmbito do 

Laboratório de Antropologia da Religião (LAR) da Universidade Estadual de Campinas 

— UNICAMP, acompanharam diferentes formas de mobilização do dispositivo jurídico 

objeção de consciência. 

Partimos da compreensão de que a objeção de consciência é um direito 

individual assegurado legalmente, que permite a recusa ao cumprimento de 

determinadas obrigações em nome de convicções éticas, morais, filosóficas, políticas 

ou religiosas. Nesse sentido, denomina-se de objetor de consciência o sujeito 

individual que se recusa a realizar obrigações legais e administrativas que atentam 

contra suas convicções morais e princípios éticos. A objeção de consciência se 

articula diretamente à liberdade de consciência e de crença. No entanto, com 

 
1 Este artigo resulta de uma investigação coletiva desenvolvida no âmbito da linha de pesquisa Gênero, 

Religião e Política do Laboratório de Antropologia da Religião (LAR/Unicamp). Além das autoras que 
assinam o texto, o grupo é composto por Ana Luísa Trigo, Carla Angelini, Gisele Pereira, Olívia 
Bandeira e Maria José Rosado Nunes. O trabalho integra uma pesquisa em andamento, financiada 
pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e pelo Instituto O’Neill, 
em parceria com a organização Católicas pelo Direito de Decidir. 

https://www.larunicamp.com.br/


 

 

174 

 

excessos e exageros não justificados, a liberdade de consciência e religiosa são 

invocadas como instrumento de restrição ao reconhecimento e exercício de outros 

direitos, especialmente no campo da saúde sexual e reprodutiva. 

Nos países ocidentais, esse dispositivo de objeção se manifesta como 

expressão do ethos judaico-cristão, frequentemente mobilizado na esfera da saúde 

para sustentar recusas à realização de procedimentos como aborto legal, uso de 

contraceptivos, laqueadura, reprodução assistida e cirurgia de transição de gênero. 

Tal uso evidencia tensões entre a proteção da liberdade individual e a garantia de 

direitos fundamentais a grupos historicamente marginalizados, populações negras 

(rurais e quilombolas), de baixa renda e população LGBTQIAPN+2. O que está em 

jogo não é apenas um conflito de valores, mas a própria configuração do pluralismo 

moral e religioso em contextos democráticos, nos quais o princípio da laicidade do 

Estado se concretiza de forma assimétrica e, por vezes, será disputado entre certos 

setores sociais e conservadores religiosos contra estes grupos marginalizados. 

O uso crescente da objeção de consciência no campo da saúde tem suscitado, 

entre profissionais e estudiosos, intensos debates jurídicos, éticos e políticos. Apoiada 

em uma produção latino-americana sobre a temática (Millán, 2024; Farell, 2024; 

Capdevielle, 2018; 2024; Schuklenke Smalling, 2024; Ibarra e Bertomeu, 2024; 

Guzmán, 2024; Constantin, 2024; Cena & Vaggione, 2024), a equipe de pesquisa tem 

formulado uma série de questionamentos. Tais pesquisadores(as) problematizam 

tanto os fundamentos normativos que sustentam esse direito quanto sua natureza e 

aplicação prática nos serviços de saúde.  

Ressalvamos que a formulação “ativismo católico objetor”, cunhada por nós e 

utilizada sistematicamente neste artigo, inspira-se diretamente na proposta teórica 

desenvolvida por Eugenio Ibarra e Juan González Bertomeu (2024), especialmente 

no que os autores identificam como inflexão histórica no exercício da objeção de 

 
2 Sigla que abrange pessoas que são Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transexuais, Queer, Intersexo, 

Assexuais, Pan, Não-binárias e mais, Ver cartilha da Associação Nacional de Travestis e Transexuais, 
(Antra), em 
//www.anamatra.org.br/images/LGBTQIA/CARTILHAS/Cartilha_Comissão_LGBTQIAPN.pdf. Acesso 
em 16 jun. 2025. 

http://www.anamatra.org.br/images/LGBTQIA/CARTILHAS/Cartilha_Comiss%C3%A3o_LGBTQIAPN.pdf


 

 

175 

 

consciência. Em suas análises, os autores distinguem a “antiga” objeção, 

tradicionalmente acionada por indivíduos em situações específicas — como se 

recusar a portar armas no serviço militar obrigatório, sob a justificativa de convicções 

íntimas — da chamada “nova” objeção de consciência, que se caracteriza por seu 

caráter ativo e político. Esta nova forma de exercício não se dá apenas de modo 

silencioso ou individual, mas é assumida publicamente por grupos de profissionais, 

como padres ou médicos, que tornam sua posição objeto de mobilização e 

convocação pública, “llamando la atención sobre su acción y convocando la adhesión” 

(p. 157). Assim, a objeção deixa de ser exclusivamente uma prática defensiva de foro 

íntimo e passa a funcionar como um instrumento estratégico de ação coletiva da Igreja 

católica como uma mensagem dirigida à sociedade, constituindo o que denominamos 

aqui de ativismo objetor católico (Carranza, Tesser & Matos, 2025). 

Retomamos que uma das indagações diz respeito à legitimidade da objeção de 

consciência no setor da saúde: haveria, nesse campo, particularidades que 

justificassem sua restrição ou, ao menos, uma regulamentação mais estrita? Quando 

acionada a objeção de consciência, sob quais condições ele poderia ocorrer sem 

comprometer o acesso universal e igualitário à saúde, especialmente de populações 

historicamente marginalizadas? E, diante desse desafio, como desenhar um marco 

jurídico que assegure simultaneamente a proteção das convicções pessoais e os 

direitos das pessoas usuárias do sistema de saúde, como nos casos de aborto legal? 

Trata-se, em última instância, de refletir sobre os limites e as responsabilidades de um 

direito que, embora concebido como uma salvaguarda individual, vem sendo 

crescentemente apropriado por instituições, com consequências diretas sobre a 

efetivação de direitos fundamentais no campo da saúde pública. 

Esses questionamentos se ampliam quando se considera a figura do objetor. 

Trata-se apenas de indivíduos ou também de instituições? E, sendo possível 

reconhecer a objeção institucional, o Estado pode, e deve, impor limites ou exigências 

específicas às entidades públicas e privadas que atuam no Sistema Único de Saúde 

(SUS)? A regulamentação existente tem sido suficiente para garantir o equilíbrio entre 

objeção e direito ao cuidado? Ou o Estado tem cedido a pressões conservadoras que 



 

 

176 

 

instrumentalizam esse direito para frear avanços em direitos sexuais e reprodutivos? 

(Capdevielle, 2018; Guzmán, 2024; Cena e Vaggione, 2024). Em razão disso, vale 

destacar que, historicamente, os Estados e o Direito internacional têm lidado com a 

objeção de consciência de diferentes maneiras, por isso mensurar o impacto concreto 

das normas na prática de saúde é contextual (Guzmán, 2024, p. 533). 

A objeção de consciência, no entanto, não deve ser compreendida apenas como 

um dispositivo jurídico mobilizado sob a defesa da liberdade religiosa por profissionais 

da saúde, mas como parte de um campo mais amplo de disputas que, como descreve 

Débora Diniz (2013, p. 1705), “é preciso afastar o tema da objeção de consciência da 

esfera religiosa e localizá-lo no campo das relações de poder e dominação”. Nesse 

sentido, a objeção de consciência, quando aplicada a questões como o aborto e outras 

políticas reprodutivas, mobiliza um campo interdisciplinar que envolve mais do que 

escolhas médicas sob a defesa da “liberdade religiosa”, abarcando também políticas 

institucionais, protocolos, fluxos, legislações e marcos jurídicos. 

Nossa hipótese neste texto é a de que a objeção de consciência, historicamente 

concebida como um direito individual de matriz ético-religiosa, tem sido 

instrumentalizada como uma tecnologia política do que denominamos ativismo objetor 

católico. Trata-se de uma forma de atuação organizada por setores conservadores do 

catolicismo contemporâneo que, diante da erosão da legitimidade institucional da 

Igreja no espaço público, mobilizam o recurso teológico-doutrinal da objeção de 

consciência como estratégia para restaurar sua influência sobre os marcos da 

governança reprodutiva. Longe de se restringir ao foro íntimo do profissional da saúde, 

essa mobilização adquire contornos coletivos e institucionais, articulando eventos 

direcionados, documentos e diretrizes doutrinárias pontifícias com orientações 

práticas jurídicas, administrativas e pastorais que visam consolidar a objeção como 

uma norma que deve informar as políticas públicas do sistema de saúde, públicos e 

privado. 

 O objeto deste artigo, portanto, é compreender como esse ativismo objetor se 

estrutura. A nosso ver, ele opera em três frentes interdependentes: (1) na ocupação 

e/ou pressão sobre instâncias do Estado; (2) na gestão e regulação de serviços de 



 

 

177 

 

saúde vinculados a instituições confessionais católicas; e (3) nas disputas simbólicas, 

culturais e normativas em torno da compreensão da laicidade do Estado democrático 

brasileiro. Liderado por agentes pastorais (sacerdotes, leigos e leigas, religiosos e 

religiosas), profissionais da saúde e gestores de hospitais confessionais, em sua 

maioria leigos profissionalizados, exercem esse ativismo combinando ações de 

convencimento técnico, junto a comunidades de fé e corpos clínicos, com uma 

convocatória pública voltada à ampliação da adesão social e à consolidação de 

normativas que institucionalizam a objeção de consciência como barreira à efetivação 

dos direitos sexuais e reprodutivos (Ibarra & Bertomeu, 2024). 

A base argumentativa deste artigo ancora-se no uso de fontes secundárias, que 

consiste na análise comparada de documentos oficiais da Igreja Católica, os quais 

normatizam condutas relativas à sexualidade, à reprodução e à consciência moral. 

Tais documentos constituem um corpo teológico, doutrinal e jurídico de orientação 

normativa tanto para fiéis quanto para profissionais da área da saúde ou a ela 

vinculados. A partir desse referencial secundário, realizamos um mapeamento 

nacional do ativismo católico no Brasil, com especial atenção aos agentes religiosos 

e às formas de articulação que sustentam a promoção e a legitimação pública da 

objeção de consciência. Nossas fontes primárias fundamentam-se no monitoramento 

sistemático de diversas iniciativas conduzidas por esses agentes, voltadas à difusão 

e à institucionalização do uso da objeção de consciência em contextos que extrapolam 

o campo do aborto legal, ampliando sua aplicação a outras dimensões da prática 

médica e bioética. 

Para fins desta reflexão, descrevemos detalhadamente e analisamos o 1º 

Encontro de Hospitais Católicos — Missão e Desafios, promovido pela Comissão de 

Bioética da Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), realizado em São 

Paulo, em fevereiro de 2025, do qual participamos como observadoras e que reuniu 

150 pessoas, 87 instituições de saúde católicas e 54 dioceses das cinco regiões do 

Brasil3. Consideramos este evento paradigmático por se configurar como o primeiro 

 
3 Disponível em <https://osaopaulo.org.br/brasil/hospitais-catolicos-refletem-sobre-sua-identidade-e-

missao-no-apostolado-no-mundo-da-saude/>. Acesso em agosto de 2025. 

https://osaopaulo.org.br/brasil/hospitais-catolicos-refletem-sobre-sua-identidade-e-missao-no-apostolado-no-mundo-da-saude/
https://osaopaulo.org.br/brasil/hospitais-catolicos-refletem-sobre-sua-identidade-e-missao-no-apostolado-no-mundo-da-saude/


 

 

178 

 

espaço de convergência entre instituições hospitalares confessionais, intelectuais pró-

objeção de consciência, agentes financeiros e um amplo conjunto de profissionais da 

saúde, permitindo observar empiricamente como se operacionaliza, na prática, a 

categoria que denominamos ativismo objetor de consciência. 

 Este artigo se organiza em três partes. Na primeira, problematizamos a noção 

de objeção de consciência no campo da saúde, examinando seus significados, limites 

legais e dilemas éticos, bem como as controvérsias geradas pelos códigos de ética 

médica e de enfermagem diante de sua aplicação cotidiana, marcada por tensões 

institucionais, ambientes de vigilância e clima de retaliação. Na segunda parte, 

apresentamos uma observação do evento Hospitais Católicos: Missões e Desafios, 

realizado em São Paulo em 2025, promovido por atores centrais do catolicismo 

institucional. A descrição minuciosa do encontro permite captar os elementos 

teológicos, doutrinais, jurídicos e pastorais que estruturam o ativismo reativo católico. 

Por fim, nas considerações finais, refletimos sobre a constituição desse ativismo 

objetor e suas tendências políticas e institucionais no cenário contemporâneo. 

 

I. O direito à objeção de consciência e políticas reprodutivas: limites e 

dilemas 

 

Quando mobilizada sistematicamente por serviços de saúde sem justificativas 

éticas transparentes, a objeção de consciência produz um cenário de insegurança 

para pessoas com direito ao aborto legal. Essa instabilidade desafia a previsibilidade 

do cuidado e reforça a percepção de que “nem todo aborto induzido ilegalmente é 

inseguro e que nem todo aborto legal é seguro” (Cardoso et al., 2025, p. 2). A 

provocação sintetiza a complexidade que envolve a objeção de consciência: um direito 

cuja implementação prática se mostra muito mais conflituosa e desigual do que sua 

formulação normativa sugere. 



 

 

179 

 

Nesse sentido, uma das formas de um serviço de saúde cometer injustiça 

reprodutiva é quando ele recorre a recusas e fluxos desumanizados, tratando 

pacientes como incapazes de decidirem ou reforçando uma lógica comercial, 

desumanizada e centrada no monopólio da saúde na figura do médico (Capdevielle, 

2018). Essas injustiças, quando tratadas no âmbito da governança reprodutiva, podem 

se cristalizar em diferentes violações: como no racismo obstétrico (Goes, 2023), 

violação do direito ao aborto legal (Diniz, 2011), recusas constantes entre profissionais 

(Madeiro et al., 2016), pré-natal tardio (Passos, 2024), estigmas sobre quem aborta 

(Adesse et. al, 2016), consultas vexatórias (Borret, 2020), desinformação reprodutiva 

(Maciel & França, 2023), entre outros. 

Embora reconheçamos que diferentes grupos oferecem apoio na autogestão de 

abortos por meio da estratégia de redução de danos e informação reprodutiva (Pércia 

et al., 2025), estamos tratando, neste artigo, da objeção de consciência como um 

dispositivo jurídico e seu uso quando tratado no âmbito do aborto previsto em lei no 

Brasil. Ou seja, em três situações: decorrência de estupro, quando há risco de vida 

para a pessoa gestante e nos casos de anencefalia, conforme previsto na legislação 

restritiva do Código Penal brasileiro de 1940. 

É importante situar que a objeção de consciência é um dispositivo não restrito 

ao âmbito médico-hospitalar. As garantias constitucionais relativas às liberdades de 

consciência e de religião, assim como o direito à objeção de consciência, estão no art. 

5º, incisos VI e VIII da Constituição de 1988, concedendo o direito ao indivíduo de 

eximir-se da prática de um ato que confronte suas convicções morais, éticas e 

religiosas. A Constituição Federal (CF) assegura, em seu artigo 5º, inciso VI, que “é 

inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo assegurado o livre exercício 

dos cultos religiosos e garantida, na forma da lei, a proteção aos locais de culto e a 

suas liturgias.” Nesse marco constitucional, o direito à objeção de consciência é 

acionado tanto para recusa ao serviço militar, aplicação de eutanásia, transfusão de 

sangue, participação em pesquisas com animais, pesquisas com células-tronco, como 

para aborto e outras políticas reprodutivas. 



 

 

180 

 

O discurso de objeção de consciência por parte de atores religiosos por vezes 

ganha contornos em nome da “liberdade religiosa”. Esse argumento é mobilizado 

como forma de recusa também em serviços privados, como foi o caso em 2024 da 

empresa Jurgenfeld Ateliê e Fotografia, de um casal de fotógrafos cristãos (Bereia, 

2024) que se recusaram a produzir convites de casamento homoafetivos alegando 

“princípios cristãos e liberdade religiosa”. Como nesse caso e em muitos outros, essa 

recusa gera disputas judiciais ou incongruências administrativas, pois a 

regulamentação do uso da objeção de consciência justificada como “liberdade 

religiosa” ainda apresenta ausência e fluxo de juridicização própria no Brasil. 

Enquanto o conflito da recusa dos fotógrafos cristãos opera na lógica do direito de 

defesa do consumidor, nos casos de recusa nos serviços públicos na área da saúde 

oferecidos pelo Estado, ou em parceria, ao ferir o princípio da universalidade da 

saúde, preconizada pelo SUS, as disputas operam no âmbito das normativas e 

legislações do Estado, portanto, com possibilidades de se estender ao campo do 

ativismo político objetor. 

Certamente essas disputas apontam para uma questão anterior, qual seja a 

própria definição e compreensão do dispositivo legal da objeção de consciência. Elas 

remetem, antes de tudo, à própria definição de objeção de consciência e compreensão 

enquanto mecanismo jurídico. Trata-se de um conceito envolto em controvérsias, 

marcado pela ausência de uma formulação unificada quanto à sua natureza, aos 

limites de seu exercício e à sua legitimidade em contextos específicos (Scherer, 2021). 

Como sugerimos neste artigo, a objeção de consciência não é apenas uma categoria 

legal, mas também objeto de disputas políticas que expressam embates sobre 

autoridade moral, regulação institucional e os contornos da laicidade. 

Para avançar nessa reflexão, mobilizamos contribuições oriundas dos campos 

da saúde reprodutiva, do direito e da bioética (Passos et al., 2024; Madeiro et al., 

2016; Cardoso et al., 2025; Diniz, 2011; 2013), que nos permitem situar a objeção de 

consciência como um direito individual reconhecido no ordenamento jurídico 

brasileiro, não extensível a instituições. Nesse marco legal, profissionais da saúde 

podem alegar objeção diante de procedimentos ou obrigações que entrem em conflito 



 

 

181 

 

com suas convicções morais, éticas, filosóficas, políticas ou religiosas. No entanto, 

mesmo com esse reconhecimento legal, a aplicação concreta do direito de objetar 

levanta dilemas éticos recorrentes no cotidiano dos serviços de saúde, como a 

legitimidade da recusa quando compromete diretamente a vida da pessoa usuária e 

não há possibilidade de substituição imediata por outro profissional. Nessas 

circunstâncias, seria moralmente legítimo exercer o direito à objeção? A 

indeterminação normativa em torno dessa e de outras situações práticas evidencia 

não apenas os limites operacionais do dispositivo, mas sua condição intrinsecamente 

conflituosa como se observa nos códigos de ética no âmbito da saúde. 

 O dilema de objetar continua impreciso quando consultamos o que está 

previsto tanto no Código de Ética Médica do Conselho quanto no Código de Ética dos 

Profissionais de Enfermagem, sendo regulamentado de forma distinta para cada 

categoria profissional. No caso da Medicina, o Código de Ética Médica (CEM), em sua 

versão mais recente (Resolução CFM nº 2.217/2018), estabelece no Capítulo I, artigo 

VII, que: 

o médico exercerá sua profissão com autonomia, não sendo obrigado a prestar 
serviços que contrariem os ditames de sua consciência ou que não deseje, 
salvo em situações de ausência de outro médico, em caso de urgência ou 
emergência, ou quando sua recusa possa comprometer a saúde do paciente 
(CFM, 2018). 

 

Além disso, o Capítulo II, inciso IX, reforça o direito de o profissional recusar a 

realização de atos médicos que, embora legalmente permitidos, sejam contrários à 

sua consciência. Já no âmbito da Enfermagem, o Código de Ética dos Profissionais 

da Enfermagem (Cofen, 2007) assegura esse direito nos artigos 72 e 73, com 

destaque para o parágrafo único: “o profissional deverá decidir de acordo com a sua 

consciência sobre sua participação, desde que seja garantida a continuidade da 

assistência” (Cofen, 2007). Apesar de tratar de consciência, o código de enfermagem 

não utiliza o conceito “objeção de consciência”.  

Embora a objeção de consciência possa ser compreendida como um 

instrumento de proteção aos direitos individuais, especialmente no campo da saúde, 

ela não deve ser tratada como um direito absoluto e tampouco institucional. Seu 



 

 

182 

 

exercício é relativo e condicionado ao contexto da prática profissional individual e da 

intimidade, devendo respeitar os limites impostos por princípios fundamentais como o 

direito à saúde, à autonomia do/a paciente, universalidade dos serviços (como 

preconiza o SUS) e a promoção da justiça social. Nesse sentido, cabe compreender 

que o uso do dispositivo jurídico da objeção de consciência, como apregoa a resolução 

do CFM, não deveria ser mobilizado quando coloca em risco à vida de pacientes, 

sobretudo nos casos de violência sexual, ou seja, um dos três permissivos legais do 

país.  

Entretanto, o exercício da objeção de consciência apresenta ausência de fluxos 

e protocolos de como acionar tal direito individual a objetar diante de tais situações de 

saúde. Na resolução do CFM, por exemplo, os dois artigos que versam sobre “como 

o médico deve fazer em casos de recusa?”, como registrar no prontuário médico ou 

comunicar à diretoria técnica do hospital que é objetor, encontram-se suspensas 

devido à decisão judicial (Justiça Federal da 3ª Região, 2021). E, como foi possível 

reconhecer durante a pesquisa, o discurso do que “se é risco ou não”, é construído 

relativamente no ambiente médico-profissional e, por vezes, sua demora gera 

(re)sofrimento psíquico às pacientes que aguardam uma resolução sobre seus 

cuidados e destinos (Ruschel, 2020). 

Ainda, nos poucos hospitais brasileiros que oferecem serviços de aborto nos 

casos previstos em lei, concentrados majoritariamente na região sudeste e presentes 

em apenas 3,6% dos municípios do país (Antunes, 2022), observa-se não apenas a 

escassez geográfica do atendimento, mas também o retraimento de profissionais não 

objetores que evitam se tornar referência nesses procedimentos por receio de sofrer 

retaliações4. De um lado, essa realidade reforça a dimensão estruturalmente injusta 

do Estado na distribuição dos serviços de saúde reprodutiva; de outro, evidencia o 

uso estratégico da objeção de consciência como técnica de sabotagem consciente do 

próprio Estado e das instituições hospitalares, negando o direito ao cuidado a 

mulheres vítimas de violência sexual (Branco et al., 2020). Esse processo se 

 
4 As pesquisadoras reconhecem que muitos serviços não se enquadram como referências em 

interrupções legais de gestação por temerem retaliações. Ver levantamento feito por Antunes (2022). 



 

 

183 

 

intensifica diante de um ambiente profissional marcado pelo medo, pela vigilância e 

pela possibilidade de punição entre colegas e superiores, gerando efeitos inibitórios 

mesmo entre aqueles que, em tese, não se opõem ao procedimento. 

Quando observada em hospitais confessionais, isto é, instituições de saúde que 

assumem explicitamente uma identidade religiosa como parte de sua prática 

assistencial, essa sabotagem se transforma em política institucional, adquirindo o 

formato de uma “objeção coletiva”. Nessas situações, os centros médicos se 

posicionam como objetores institucionais, operando uma recusa sistemática ao 

cumprimento das normativas de saúde pública e comprometendo os princípios de 

equidade, integralidade e universalidade que regem o SUS. 

Como é possível deduzir, a compreensão da objeção de consciência e do direito 

ao seu exercício no campo da saúde brasileira possui respaldo jurídico, mas é 

atravessada por dilemas significativos quanto à sua legalidade e legitimidade prática, 

sobretudo no contexto dos procedimentos de aborto admitidos por lei. Embora o direito 

à objeção de consciência possua uma normativa mínima tanto na Medicina quanto na 

Enfermagem, quando um profissional de saúde decide exercer esse direito em casos 

de aborto legal, constatamos, ao longo da pesquisa, a ausência de uma regulação 

específica para seu acionamento. Essa lacuna gera dúvidas entre profissionais que 

desejam, legitimamente, objetar, e traz, além de inseguranças jurídicas, 

desinformação sobre as condições e limites de seu uso. Como discutido, a objeção 

de consciência é um direito individual, que não pode ser transferido ou delegado às 

instituições. 

 Se, como discutido, a objeção de consciência é um direito constitucionalmente 

assegurado e regulado juridicamente nos casos previstos em lei, cabe agora indagar: 

qual é o marco teológico-doutrinário que confere aos fiéis católicos a legitimidade para 

objetar, ou mesmo desobedecer, sem transparência ou motivos justos aparentes, 

frente à legislação laica vigente? A seguir, examinaremos as bases e diretrizes 

pontifícias mobilizadas pelo catolicismo neoconservador, que tem feito da objeção de 

consciência um instrumento público central de seu ativismo objetor. 

 



 

 

184 

 

II. Ativismo objetor católico: narrativas e estratégias 

 

Nos dias 15 e 16 de fevereiro de 2025, foi realizado em São Paulo (SP), no 

Centro Universitário São Camilo, o 1º Encontro Nacional de Hospitais Católicos: 

Missões e Desafios. O evento foi promovido por quatro atores centrais do campo 

católico conservador no Brasil: a Comissão Especial de Bioética da Conferência 

Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), a Pastoral Familiar Brasil, a Associação de 

Médicos Católicos e o Portal Vida e Família. Como mencionado anteriormente, o 

encontro reuniu mais de 150 participantes oriundos de diferentes regiões do país, 

incluindo representantes de 54 dioceses e de 87 entidades gestoras e mantenedoras 

de instituições hospitalares. Entre as pessoas presentes no encontro, destacam-se 

lideranças médicas, religiosas (padres e freiras), associações de católicas e leigos 

profissionais, todos alinhados ao catolicismo denominado “pró-vida” com forte atuação 

antiaborto. 

 A pesquisa que embasa este artigo incluiu observação participante em tempo 

integral durante o evento, abrangendo todas as atividades programadas. Foram 

registradas e transcritas as palestras com o auxílio do software Tactiq, permitindo a 

extração e organização cronológica dos áudios. A presença contínua no encontro nos 

possibilitou também a convivência direta com os participantes, ampliando a densidade 

observativa da investigação5. A seguir, apresentamos uma descrição analítica do 

evento, com o intuito de permitir a visualização do fluxo das informações coletadas e 

de fortalecer nossa argumentação sobre a emergência e consolidação de um ativismo 

objetor promovido, em escala nacional e internacional, por estruturas formais do 

catolicismo institucionalizado. 

 
5 As pesquisadoras Tabata Tesser e Teresinha Matos foram as responsáveis por observar 

presencialmente o evento. Antes de sua realização, entramos em contato com a organização por meio 
da Pastoral Familiar, via e-mail, perguntando pela possibilidade de participação de pesquisadoras 
vinculadas a um grupo de pesquisa acadêmico. Recebemos resposta positiva, com a orientação de 
realizar a inscrição regular, como qualquer outro participante. Assim, formalizamos nossa presença por 
meio do formulário de inscrição disponibilizado pela organização, o que nos permitiu acompanhar 
integralmente as atividades do evento. As anotações de campo foram realizadas durante todo o evento 
e, posteriormente, revisadas à luz das demais fontes coletadas. 



 

 

185 

 

A proposta central do 1º Encontro Nacional de Hospitais Católicos: Missões e 

Desafios foi formar e fortalecer vínculos entre instituições hospitalares, associações e 

profissionais da saúde católicos alinhados ao ativismo objetor, promovendo sua 

articulação em redes. Conforme descrito na programação oficial do evento, os 

objetivos anunciados incluíam: refletir sobre a missão, identidade e vocação das 

instituições hospitalares católicas diante da realidade contemporânea; debater a 

objeção de consciência profissional, tanto em sua dimensão individual quanto 

institucional; e elaborar um documento preliminar com diretrizes bioéticas voltadas à 

gestão hospitalar.  

Entre os encaminhamentos mais estratégicos propostos, destacou-se a criação 

de um “movimento nacional por objeção de consciência institucional”, com ações 

como a constituição de comitês de crise, o monitoramento das redes sociais, o 

fortalecimento da articulação com a CNBB, o estímulo à produção acadêmica em 

bioética confessional e o enfrentamento direto às normativas estatais que contrariem 

princípios da moral católica.  

A programação foi estruturada ao longo de dois dias. No primeiro dia, ocorreram 

a mesa de abertura; duas conferências com testemunhos institucionais (do Hospital 

São Camilo e do Hospital Maternidade de Quixadá); e três palestras principais: “A 

consciência moral como caminho antropológico na salvaguarda da decisão e da opção 

pela vida humana”, “Vocação, identidade e missão dos hospitais católicos” e uma 

apresentação sobre a objeção de consciência. Também foi apresentado o documento 

da Conferência Episcopal dos Estados Unidos, Ethical and Religious Directives for 

Catholic Health Care Services, referência internacional para a regulação moral dos 

serviços de saúde católicos, e que posteriormente será objeto de discussão. 

Ao final do primeiro dia, foram realizados cinco grupos de trabalho com os 

seguintes temas: Aborto, Reprodução Assistida, Métodos Contraceptivos, 

Terminalidade da Vida e Relações com Parcerias Públicas e Privadas. O segundo dia 

foi dedicado à apresentação das sínteses dos grupos em plenária, às deliberações 

coletivas e à celebração de uma missa de encerramento presidida por Dom Odilo 

Pedro Scherer, Arcebispo de São Paulo. Entre as expectativas manifestadas pelos 



 

 

186 

 

organizadores e participantes, destacou-se o desejo de institucionalizar o encontro 

como uma atividade anual do campo hospitalar católico.  

A partir da transcrição e organização sistemática das intervenções, trabalhos em 

grupo, plenários e atividades do evento, propomos aglutinar, de maneira sucinta, em 

cinco eixos interpretativos os argumentos que estruturam o ativismo objetor católico 

em torno da objeção de consciência. Esses eixos orbitam nas esferas: teológica, 

bioética, jurídica, estatal e pastoral. Sobre cada um descrevemos o contexto de onde 

o argumento foi mobilizado e seu escopo analítico. O eixo teológico, por ser parte 

fundamental do ativismo objetor católico, será objeto de análise na próxima seção.  

O eixo que se refere à dimensão a dimensão bioética do ativismo objetor vai 

além da recusa ao aborto legal, estendendo-se a uma ampla gama de procedimentos 

considerados contrários à doutrina da Igreja Católica. Isso inclui a laqueadura, a 

inserção do Dispositivo Intrauterino (DIU), a fertilização in vitro (FIV), as pesquisas 

com células-tronco e as cirurgias de afirmação de gênero. Nesse eixo, percebe-se a 

tentativa de construir um arcabouço assistencial alternativo, baseado em princípios 

confessionais. Alguns exemplos utilizados revelam o tom sensacionalista do discurso: 

imagens de recém-nascidos segurando dispositivos intrauterinos, naturalização da 

gravidez infantil (com o uso do termo “mãezinhas”) e a associação da fertilização in 

vitro como “aborto congelado”. Também foi referenciado o método de ovulação 

billings, intitulado “Planejamento Familiar Natural”, como alternativa católica ao 

planejamento reprodutivo, em oposição a “métodos modernos e seculares”. 

No eixo que remete à esfera jurídica, a objeção de consciência é compreendida 

como uma “fronteira da lei”, utilizada para contestar normas estatais com base em 

princípios religiosos. Há propostas concretas para a criação de comitês de crise, 

capacitação jurídica dos gestores hospitalares e monitoramento das redes sociais 

para enfrentar exposições públicas. Em diversas falas, foi possível observar a violação 

do sigilo médico com a exposição de casos clínicos como forma de ilustrar dilemas 

morais. 

Nessa compreensão, o caso do Hospital São Camilo, o qual recusou a 

implantação do DIU, a justificativa não se deu com base na objeção de consciência 



 

 

187 

 

formal, mas na Encíclica6 Humanae Vitae, o que reforça a ideia de que as convicções 

doutrinárias de cunho religioso têm sido mobilizadas como “documentos de defesa” 

diante do poder Judiciário. 

No eixo jurídico, a noção central é a de que “o que é legal nem sempre é moral”, 

portanto, mesmo diante da legalidade do aborto previsto em lei, os profissionais e 

instituições alegam “direito à objeção com base na liberdade de consciência e na 

identidade institucional”. Perguntas como “o que fazer quando o paciente deseja algo 

que faz mal para ele próprio?” ilustram a tentativa de reafirmar a autoridade médica e 

religiosa sobre os corpos e decisões das pessoas usuárias do sistema de saúde. 

Também foram apresentados questionamentos sobre trabalhar “no limite da lei” para 

negar acesso ao aborto legal, numa nítida relação conflituosa entre hospitais que 

recebem recursos públicos e, por isso, precisam objetar sistematicamente, mas com 

cuidado, para não serem “denunciados” ou terem seus contratos “interrompidos”.  

No eixo sobre o papel dos hospitais católicos e o sistema estatal, referido ao 

SUS, estão os conflitos da relação filantrópica do Estado com as Organizações 

Sociais de Saúde (OSS). Ou seja, da influência e força da filantropia religiosa na saúde 

pública brasileira. Os relatos evidenciam o desconforto dos gestores em lidar com as 

exigências legais da universalidade da saúde e das diretrizes técnicas do sistema 

público. Frases como “se colocamos DIU, vamos cedendo aos poucos” ou “quer fazer 

laqueadura? vá a outro hospital” mostram a resistência ativa das instituições católicas 

à adoção de práticas previstas na legislação e nas políticas públicas. Outro tema 

apresentado foi sobre o futuro da gestão dos hospitais católicos uma vez que as 

congregações religiosas, envelhecidas, estão repassando a gestão hospitalar para 

leigos (fiéis não religiosos), processo que, segundo as gestoras hospitalares, têm 

levado à “secularização e à diluição da identidade católica” nas unidades hospitalares. 

Às dissertações subjaz a crítica à “secularização dos hospitais” e a recusa aos 

avanços que a saúde reprodutiva possa ter na esfera estatal. Alguns gestores 

manifestaram frustração com o que consideram uma “perda de identidade católica” 

 
6 Trata-se de uma carta papal, um documento pontifício, geralmente dirigido aos bispos e fiéis da Igreja 

Católica, com o objetivo de orientar sobre questões relevantes, como temas morais, sociais e políticos.  



 

 

188 

 

das instituições, mencionando inclusive que algumas Santas Casas, sendo de origem 

católica, se distanciaram dos “valores morais da Igreja”. 

Por fim, há o eixo de cunho pastoral que explora as ações que fortalecem a 

Pastoral Familiar e incentivam a produção acadêmica em bioética confessional. Na 

perspectiva pastoral o aborto é comparado à fome: “um mal que deve ser enfrentado 

pastoralmente com vigor e compaixão”. A assistência à saúde passa a ser 

compreendida como missão pastoral e “espaço de evangelização”. As intervenções, 

nas palestras defenderam a “autonomia pastoral para tratar de temas relacionados à 

saúde e à reprodução, com base no entendimento de que a Igreja deve estar presente 

não apenas nas paróquias, mas também nas instituições hospitalares”. A atuação do 

Vaticano, especialmente do Papa Francisco, então vivo, foi evocada como sinal de 

que a “questão do aborto” está sendo tratada com firmeza no plano internacional. Isso 

demonstra que até mesmo o Papa Francisco, lido erroneamente como “progressista”, 

manteve viva a posição católica antiaborto. 

A palestrante médica Elisabeth Kipman Cerqueira, obstetra e ginecologista, 

Cofundadora do Hospital São Francisco e que proferiu a palestra Vocação, identidade 

e missão dos hospitais católicos, sugeriu a necessidade da criação de protocolos 

assistenciais específicos para hospitais católicos que rejeitem os fundamentos do 

“consentimento informado” e adotem, por exemplo, a noção de PH (Pessoa Humana) 

ancorada em uma visão “bio-psíquico-espiritual”. Essa abordagem contrapõe-se ao 

pluralismo axiológico e ao relativismo cultural, e defende a existência de uma “verdade 

moral absoluta”.  

Algumas tensões e contradições se fizeram presentes, refletindo outros “dilemas 

enfrentados pelas instituições católicas” de saúde diante da legislação brasileira, das 

normativas do Sistema Único de Saúde (SUS), das exigências dos convênios 

privados. Uma das principais inquietações compartilhadas foi a ausência de um 

“mapeamento atualizado sobre os hospitais confessionais católicos no Brasil”, e 

também o fato de não existirem dados sobre quantos deles adotam oficialmente a 

objeção de consciência em suas rotinas. Vários representantes relataram 

desconhecimento de normativas internas, ausência de protocolos formais e 



 

 

189 

 

dificuldades em conciliar os valores católicos com as exigências legais e contratuais. 

A insegurança jurídica aparece como elemento transversal do evento. Muitos 

profissionais relataram que, apesar de se oporem pessoalmente a práticas como a 

inserção de DIU e a laqueadura, seguem realizando “tais procedimentos por medo de 

exposição, processos ou sanções” dos financiadores (o Estado). Outras angústias 

incluem a dificuldade de articulação nacional, a carência de respaldo suficiente da 

CNBB em situações de conflito (vide o caso do Hospital São Camilo), a “pressão” dos 

planos de saúde para realização de abortos legais e a ausência de espaços formais 

para formação em bioética católica.  

Vale destacar que nos grupos de trabalho, elogios foram entoados para a 

organização dos setores evangélicos, apontados como “referência em mobilização 

política e institucional em temas morais”. Na contramão, as menções ao Hospital da 

Universidade Estadual de Campinas (Unicamp) foram em tom acusatório, por ser 

“referência em aborto”, sendo frequentemente citado como um adversário nos debates 

bioéticos. A Unicamp, através do CAISM (Centro de Atenção Integral à Saúde da 

Mulher), é reconhecida como um centro de referência para o atendimento de mulheres 

vítimas de violência sexual, incluindo casos em que o aborto é legalmente permitido. 

O hospital oferece atendimento especializado, acolhimento e suporte psicológico, 

além de realizar o procedimento de aborto legal em casos de estupro, conforme a 

legislação brasileira. Essa posição de protagonismo na defesa dos direitos 

reprodutivos o coloca como alvo de críticas por parte dos atores católicos objetores, 

especialmente no contexto de ativismo conservador que busca enfraquecer o acesso 

ao aborto legal no país. 

Sem dúvida que a proposta das organizações católicas de saúde é, portanto, a 

de reforçar a dupla natureza das instituições hospitalares confessionais: civil e 

canônica, que deve caminhar “lado a lado com os bispos”. Essa identidade é invocada 

para justificar a recusa a contratos, pesquisas com células-tronco e atendimentos a 

pessoas trans, assim como para exigir salvaguardas jurídicas que assegurem o 

“direito institucional de não cooperar com o mal”. 



 

 

190 

 

Entre os encaminhamentos deliberados, destaca-se a reativação da Associação 

Brasileira de Instituições Católicas de Saúde (ABICS), fundada em 2018, mas 

desativada pouco depois por falta de adesão. A nova proposta é que a ABICS seja 

restabelecida com apoio jurídico direto da Comissão de Bioética da CNBB, atuando 

como referência institucional para os hospitais confessionais no enfrentamento das 

políticas públicas que contrariam os princípios morais da Igreja. 

De acordo com Dom Reginei José Modolo, presidente da Comissão Especial de 

Bioética da CNBB, o encontro produziu um “relatório riquíssimo, praticamente já 

estruturado para a próxima Assembleia da CNBB”. Segundo o bispo, a Comissão de 

Bioética articula-se diretamente com a Comissão Vida e Família e, a partir dessa 

interlocução, buscará sistematizar e operacionalizar em diretrizes e orientações 

pastorais e administrativas, os temas tratados durante o evento. 

Sem dúvida, mais do que um espaço de formação técnica, o encontro operou 

como catalisador de alianças estratégicas entre lideranças religiosas, médicas e 

institucionais, com o objetivo de consolidar uma frente unificada de resistência às 

normativas estatais no campo da saúde sexual e reprodutiva. Como antecipado 

anteriormente, o eixo teológico-doutrinal fornece os fundamentos da legitimidade do 

ativismo objetor católico, oferecendo, ao mesmo tempo, ferramentas estratégicas para 

a implementação da objeção de consciência tanto no plano eclesial quanto no social. 

 

III. Fundamentos teológicos e doutrinais do ativismo objetor católico 

 

O ativismo objetor católico se apoia em um eixo teológico-doutrinal sustentado 

por documentos oficiais da Igreja Católica, que formam um corpo normativo de 

interpretação da Bíblia e da tradição, redigidos pelo Papa e pelos bispos ao longo da 

geografia eclesial. Esse conjunto, conhecido como Magistério da Igreja, oferece 

orientações de natureza ética, moral e jurídica, com o objetivo de guiar os fiéis em 

temas de fé e em questões relevantes da sociedade contemporânea. No 1º Seminário 

dos Hospitais Católicos, analisado neste artigo, a mobilização desse corpus doutrinal 



 

 

191 

 

cumpre duas funções: de um lado, fornecer bases teológico-morais para legitimar a 

objeção de consciência na saúde em geral, e na saúde reprodutiva em particular; de 

outro, oferecer ferramentas estratégicas aplicáveis tanto no campo jurídico quanto no 

pastoral. 

Ao nos debruçarmos sobre essa mobilização doutrinal, buscamos compreender 

como as palestras e intervenções dos especialistas durante o evento convergiram em 

uma intencionalidade comum: ampliar o uso da objeção de consciência, deslocando-

a de uma prerrogativa estritamente individual para uma perspectiva de uso 

institucional. Esse movimento tem como objetivo não apenas interditar procedimentos 

relacionados ao aborto legal, mas expandir essa recusa a um conjunto mais amplo de 

práticas vinculadas à saúde reprodutiva. Apresentamos, a seguir, como esse processo 

se manifesta no Encontro, destacando os documentos citados como referência: 

encíclicas, documentos de alcance universal, escritos e promulgados pelo Papa, e 

uma carta episcopal, de caráter local, dirigida por um bispo à sua diocese. 

Assim, a primeira palestra 1º Testemunho: Hospital São Camilo, o médico 

Fernando Vicentine (cirurgião especialista em transplante de fígado7) apresentou as 

justificativas utilizadas pelo Hospital para recusar a colocação de DIU em uma 

paciente. Segundo o médico, o estatuto do hospital os protege em virtude de seu 

caráter confessional católico e, portanto, estariam protegidos pela “liberdade religiosa” 

ao recusar tal procedimento. Alegam que “realizam inserções de DIU apenas em 

casos de doenças graves, como endometriose” e citam a encíclica Humanae Vitae do 

Papa Paulo VI, como parte da defesa jurídica ao convocar os 84 hospitais 

confessionais presentes no evento para que utilizassem “destes argumentos e 

documentos em casos de objeção de consciência institucional e/ou polêmicas 

públicas enfrentadas pelos seus serviços católicos”. 

Em contraposição ao alargamento do uso da objeção de consciência como 

mecanismo de controle sobre direitos sexuais e reprodutivos, Cena & Vaggione (2024, 

p. 662) analisam criticamente como o Magistério da Igreja a reivindica como 

 
7 Uma constatação é que muitos médicos objetores se encontram em outras especialidades de saúde 

(não apenas obstetrícia, ginecologia etc.). 



 

 

192 

 

“componente essencial da liberdade religiosa nas democracias contemporâneas”. 

Entre os documentos católicos centrais nesse processo, os autores destacam a 

encíclica Evangelium Vitae (1995), publicada durante o papado de João Paulo II, que 

delineia a estratégia do Vaticano frente a legislações relativas aos direitos sexuais e 

reprodutivos. Focalizada na defesa do “valor e da inviolabilidade da vida humana”, a 

encíclica menciona a objeção de consciência em 64 passagens, reafirmando que o 

cuidado de saúde católico deve “não ofender os direitos de consciência individuais ao 

se recusar a fornecer ou permitir procedimentos médicos que são moralmente errados 

segundo os ensinamentos da autoridade da Igreja” (Evangelium Vitae, 1995). 

 Complementando esse corpo normativo internacional, a intervenção do médico 

Pedro Pimenta de Mello Spinetti, especialista em insuficiência cardíaca e presidente 

da Associação de Médicos Católicos, entidade promotora do ativismo objetor, 

introduziu outro documento central: a carta pastoral Ethical and Religious Directives 

for Catholic Health Care Services, elaborada pela Conferência Episcopal dos Estados 

Unidos (2009). Essa carta sistematiza diretrizes éticas e religiosas para o 

funcionamento de hospitais católicos, representando um esforço estruturado da Igreja 

Católica para reafirmar sua autoridade moral sobre temas de bioética clínica, inclusive 

em contraposição às normativas estatais e às políticas públicas de saúde. 

De acordo com Pedro Pimenta, o conteúdo das diretrizes se destina a todos os 

públicos envolvidos com a prática hospitalar católica: mantenedoras, administradores, 

capelães, médicos, pacientes, residentes e demais profissionais de saúde. Ao analisar 

a carta, chama atenção o capítulo V, intitulado “Início da vida”, que oferece 

fundamentos espirituais ao reafirmar a “santidade da vida desde a concepção” e a 

rejeição explícita ao aborto, à contracepção cirúrgica e às técnicas de reprodução 

assistida que se distanciam da moral católica. 

Entre os temas abordados, a fertilização in vitro (FIV) é considerada inaceitável, 

sendo a adoção indicada como alternativa legítima a casais inférteis. O uso e a 

pesquisa com células-tronco também são condenados, especialmente por serem, 

segundo o documento, “obtidas de abortos intencionais”, mesmo quando a finalidade 

seja terapêutica. A carta constrói, assim, uma narrativa que parte de fundamentos 



 

 

193 

 

espirituais e culmina na condenação de práticas científicas, promovendo uma lógica 

que opõe a fé religiosa à ciência biomédica. 

Essa perspectiva normativa totalizante desconsidera os debates 

contemporâneos sobre ética da pesquisa, saúde pública e autonomia dos sujeitos, ao 

afirmar que os princípios da fé católica devem prevalecer sobre consensos bioéticos 

plurais (Cena & Vaggione, 2024). No capítulo final, voltado às parcerias institucionais, 

o documento explicita a diretriz de que hospitais católicos devem formar alianças 

apenas com instituições que compartilhem os mesmos princípios morais (2009, p. 23). 

Recomenda-se que administradores busquem “acordos preferenciais com instituições 

alinhadas moralmente” e que, em caso de mudança de postura dessas entidades, os 

contratos sejam “revistos ou mesmo encerrados” (2009, p. 23). Enquanto diretriz, ela 

atua como um dispositivo de vigilância e de reprodução ideológica objetora, 

estabelecendo um sistema de cerco moral que garante a “pureza doutrinária” no 

interior das redes de atenção à saúde católicas, funcionando como mecanismo 

institucional de sustentação do ativismo objetor. 

No entanto, vale a pena registrar que durante a apresentação desta parte do 

documento, houve reações da plateia pelo fato de muitos dos hospitais confessionais 

(filantrópicos) ali presentes serem instituições privadas conveniadas que recebem 

verbas do Sistema Único de Saúde (SUS). As soluções apresentadas a essas 

inquietações, sugerida pela carta pastoral estadunidense pelo “rompimento de 

contrato”, foi duramente criticada pela plateia. Afinal, o poder público brasileiro 

sustenta substancialmente muitas dessas organizações católicas objetoras. 

 Na perspectiva de instrumentalização jurídico-pastoral da objeção de 

consciência em nível institucional, o estudante de Direito Eduardo Ismael, orientando 

da jurista Angela Gandra Martins, figura central do catolicismo jurídico conservador no 

Brasil (Marsicano & Tesser, 2024), propôs um ajuste terminológico para o uso da 

objeção nos hospitais. Reconhecendo que “instituições não têm consciência”, mas sim 

“identidade”, defendeu que o termo mais adequado seria “objeção institucional”, e não 

“objeção de consciência institucional”. Segundo ele, trata-se de uma prática coletiva 

fundada na fé dos membros da instituição confessional. Esse argumento foi reforçado 



 

 

194 

 

com referência ao Papa Bento XVI, que advogou por “salvaguardas legais” para 

instituições religiosas, visando preservar sua identidade frente ao Estado e às políticas 

públicas (Bento XVI, 2009). 

Seguindo essa trilha jurídica, mas em chave crítica, Ibarra & Bertomeu (2024) 

sustentam que o uso da objeção de consciência no campo da saúde deve ser debatido 

dentro de limites jurídicos claros. Para os autores, trata-se de uma “necessidade legal” 

vinculada a uma ordem jurídica específica, cuja titularidade é estritamente individual. 

O direito de objetar, portanto, é exclusivo de pessoas físicas diretamente protegidas 

por norma jurídica, não podendo ser estendido a entes institucionais, como hospitais, 

clínicas ou universidades. Como afirmam categoricamente: “não há objeção de 

consciência institucional” (2024, p. 181). 

Nesse sentido, a declaração de um hospital católico como “auto-objetor”, mesmo 

diante de situações de risco à saúde, configura, segundo os autores, uma “admissão 

informal de discriminação na contratação” de serviços (2024, p. 182). Sob o manto da 

identidade confessional, permite-se a recusa prévia e generalizada a práticas 

legalmente garantidas, violando direitos de usuários e profissionais. Ibarra & Bertomeu 

alertam para os riscos de hospitais atuarem como “objetores coletivos”, o que 

institucionaliza uma forma de discriminação sistemática à prática da objeção de 

consciência (2024, p. 187). Essa postura compromete princípios fundamentais como 

o acesso universal à saúde e a igualdade de direitos, ao impor barreiras estruturais a 

procedimentos relacionados ao aborto legal, planejamento reprodutivo e afirmação de 

gênero. 

A crítica central dos autores reside, portanto, na defesa de que a objeção de 

consciência, enquanto figura jurídica e ética, deve manter sua natureza individual e 

seus limites constitucionais. Sua apropriação por instituições transforma o dispositivo 

em instrumento de violação de direitos, mascarado sob a retórica da liberdade 

religiosa ou da convicção moral institucional. No contexto brasileiro, essa prática fere 

diretamente os princípios da universalidade e integralidade do Sistema Único de 

Saúde (SUS), agravada pelo fato de que muitos hospitais católicos operam como 

barreiras concretas ao acesso ao aborto legal. 



 

 

195 

 

Apesar das críticas anteriormente discutidas, tanto o apresentador Vicentine 

quanto Pedro Pimenta defenderam, durante o seminário, o uso do termo “objeção de 

consciência institucional”. Ambos incentivaram os hospitais confessionais a adotarem 

essa expressão sem hesitação, oferecendo os documentos apresentados e a própria 

Associação de Médicos Católicos como respaldo jurídico e eclesial. Contudo, como 

vimos, essa formulação é controversa do ponto de vista jurídico e ético, por tensionar 

os limites constitucionais do direito à objeção de consciência, originalmente 

reconhecido apenas a indivíduos. 

A adoção dessa linguagem objetora institucional por hospitais católicos desafia 

frontalmente o princípio da laicidade e evidencia a presença de uma estrutura 

organizacional disposta a confrontar políticas públicas, inclusive aquelas viabilizadas 

por financiamento estatal, em nome de princípios doutrinários. A chave para esse 

posicionamento está muitas vezes nos próprios contratos e estatutos institucionais, 

que, antes mesmo da formalização de convênios com o SUS, já preveem a recusa a 

procedimentos como aborto legal, inserção de DIU, laqueaduras, cirurgias de 

transição de gênero, fertilização in vitro e reprodução assistida, por serem 

considerados “moralmente inaceitáveis à luz da doutrina católica”. Importa destacar 

que, até o momento, a pesquisa não identificou expressões similares entre setores 

evangélicos, reforçando o caráter originalmente católico desse modelo de ativismo 

objetor institucional. 

O tempo dedicado, durante o seminário, à exposição e mobilização dos 

documentos oficiais da Igreja pareceu cumprir dupla função. Por um lado, visou 

expandir a aplicação da objeção de consciência para além do aborto, interditando um 

leque mais amplo de práticas em saúde reprodutiva. Por outro, procurou fornecer 

subsídios aos participantes, especialmente gestores leigos, administradores e 

profissionais da saúde, com argumentos doutrinários, fundamentos legais, exemplos 



 

 

196 

 

institucionais8 e posturas pastorais capazes de sustentar e disseminar o ativismo 

objetor no plano institucional9. 

 

Considerações finais 

  

 Como discutido ao longo deste trabalho, a Igreja católica tem desempenhado 

um papel central na consolidação de um ativismo objetor, que transforma a objeção 

de consciência em uma estratégia jurídica relevante para resistir às transformações 

culturais e normativas em curso. Esse ativismo tem sido denominado por muitos 

padres, leigos e profissionais da saúde que se posicionam como objetores públicos, 

como “resistência católica frente à secularização hospitalar. 

Confirmamos nossa hipótese de que a objeção de consciência, historicamente 

concebida como um direito individual de matriz ético-religiosa, tem sido 

instrumentalizada como uma tecnologia política do que denominamos ativismo objetor 

católico, reativo à governança reprodutiva. Ao mesmo tempo, constatamos que a 

semântica católica da objeção de consciência se dissemina em três frentes: o estatal, 

ocupando instâncias do Estado, gestão e regulação de serviços de saúde vinculados 

a instituições confessionais filantrópicas, e simbólicas, culturais e normativas em torno 

da compreensão da laicidade do Estado democrático brasileiro. 

Procuramos demonstrar que o uso deliberado e sistemático da objeção de 

consciência por parte de serviços de servidores de saúde confessionais, 

especialmente nos hospitais católicos, sem justificativas clínicas ou éticas 

objetivamente fundamentadas, configura uma prática de insegurança reprodutiva e de 

violação de direitos. Tal cenário tem sido alimentado por instituições que 

 
8 A exemplo da rede National Catholic Bioethics Center (NCBC), criada em 1972 como Centro de 

Pesquisa e Educação Médico-Moral Papa João XXIII que, desde 1976, publica Ethics & Medics, um 
boletim mensal com comentários bioéticos dirigidos a profissionais de saúde, distribuído atualmente a 
mais de 16 mil pessoas nos Estados Unidos. Ou no caso da rede A Catholic Health Association of the 
United States (CHAUSA), criada em 1915, uma associação profissional católica que representa mais 
de 600 hospitais e 1.400 unidades de cuidados prolongados e outras instituições de saúde.  

9 No caso brasileiro, articulações como a Associação Brasileira de Instituições Católicas de Saúde 

(ABICS), fundada em 2018 e a Associação Brasileira de Médicos Católicos, fundada em 2021.  



 

 

197 

 

instrumentalizam um dispositivo jurídico originalmente concebido para proteger a 

consciência individual, convertendo-o em estratégia institucional de recusa 

sistemática ao cumprimento de políticas públicas de saúde. Sustentamos que esse 

subterfúgio estratégico, do ativismo católico, que estende a objeção de consciência à 

esfera institucional, tornando as instituições em sujeitos objetores, não se sustenta 

nem legal nem legitimamente. 

As diretrizes católicas em bioética, nesse contexto, revelam o entrelaçamento 

entre teologia moral, estratégias políticas e disputas por hegemonia no campo da 

saúde. Ao impor um modelo ético particular como norma institucional, inclusive em 

contextos públicos ou financiados pelo Estado, a Igreja católica reafirma não apenas 

sua presença, mas sua pretensão de delimitar os contornos dos direitos reprodutivos 

e do cuidado em saúde. Essa pretensão é fortalecida por redes de articulação e 

difusão que promovem a chamada “objeção de consciência institucional”, ainda que, 

juridicamente, tal formulação se aplique exclusivamente a indivíduos.  

Alertamos para um deslocamento semântico relevante promovido por esse 

ativismo objetor católico: a transição do termo “consciência”, com sentido moral e 

sentido pessoal, para o termo “institucional”, entendido como traço coletivo. Trata-se 

de uma estratégia de ressignificação cultural da linguagem jurídica e teológica, que 

busca conferir legitimidade à atuação das instituições como sujeitos morais, 

ampliando o alcance político e simbólico do ativismo objetor católico. 

Embora a objeção de consciência possa ser compreendida como instrumento 

legítimo de proteção à liberdade individual no campo da bioética, ela não pode, nem 

deve, ser tratada como um direito absoluto, muito menos institucional. Seu exercício 

está condicionado à intimidade e ao contexto da prática profissional, não podendo ser 

invocado por instituições que, por definição, não possuem consciência.  

Ao longo desta abordagem, vimos como o discurso católico se estrutura em 

ativismo objetor. Quer seja nas prescrições teológico-doutrinais, quer seja no campo 

simbólico com narrativas e evocações afetivas, com a projeção apelativa de imagens 

caras ao universo dos afetos voltados às crianças. Ainda na dimensão política 

inferimos como esse ativismo forja gramáticas que incentivam e legitimam o “ato 



 

 

198 

 

objetor” enquanto uma ação pública e articulada, protagonizada por hospitais, 

associações e lideranças religiosas, colocando-se em rota de colisão com as 

demandas dos direitos sexuais e reprodutivos. 

A Igreja católica, nesse cenário, não apenas atua como objetora coletiva direta, 

recusando-se a oferecer determinados procedimentos reprodutivos, como também é 

parte interessada e promotora de um ativismo objetor, coordenando associações de 

médicos, redes hospitalares, grupos jurídicos e núcleos de bioética voltados à 

consolidação da objeção de consciência como ferramenta de resistência às políticas 

reprodutivas. Tal ativismo objetor se manifesta por meio de eventos, produção 

normativa, estratégias jurídicas e articulação pastoral, e encontra respaldo em 

lideranças eclesiais, como vimos no 1º Encontro Nacional de Hospitais Católicos, 

realizado em 2025. 

Do ponto de vista legal, a objeção de consciência no Brasil sofre de uma 

indefinição normativa, o que permite a falta de regulação objetiva e assertiva. Isso 

abre caminho para que essa fragilidade seja explorada pelos ativistas objetores, 

desenhando obstáculos práticos que inibam os processos de aborto legal e na 

implementação de políticas públicas de saúde reprodutiva. Por isso, a eficácia do 

dispositivo objeção de consciência torna-se, assim, uma barreira silenciosa e difusa 

de acesso ao aborto legal, por seu difícil rastreamento pelo Estado, por ser pouco 

compreendida pela imprensa e invisibilizada nos mecanismos de controle social dos 

serviços públicos e conveniados do SUS. 

Nossa pesquisa em andamento vem sinalizando para a importância de monitorar 

com atenção um campo ainda pouco explorado: a atuação de leigos organizados em 

torno da própria entidade católica que estrutura sua prática profissional em diversas 

áreas, como ginecologia, assistência perinatal, enfermeiros e medicina. Identificamos 

a presença ativa de médicos, doulas e gestores hospitalares, autoidentificados 

católicos que, sob o manto da fé, atuam para tensionar e redefinir os limites da 

laicidade do Estado e dos direitos sexuais e reprodutivos. 

Obviamente o aborto legal, assim como a própria noção de justiça reprodutiva 

em sentido amplo, continuará alvo de pressões e tentativas de desmonte por parte de 



 

 

199 

 

setores eclesiásticos. A mobilização do ativismo objetor católico indica uma estratégia 

de disputa do sentido da laicidade do Estado com objetivo de reconfigurar o campo 

da saúde pública a partir de valores religiosos cristãos. 

Independentemente de filiações religiosas ou convicções morais individuais, 

impõe-se à cidadania brasileira, enquanto usuária dos sistemas de saúde público e 

privado, o desafio de reconhecer e enfrentar a injustiça reprodutiva não apenas como 

uma questão técnica ou jurídica, mas como um terreno de disputa cultural e política. 

Combater estigmas e denunciar barreiras sutis, mas sistemáticas, promovidas por 

ativistas objetores, assim como popularizar o testemunho das pessoas que realizam 

aborto, faz parte da afirmação ativa do direito à saúde como fundamental. Assegurar 

a efetivação plena desse direito implica resistir às práticas de recusa 

institucionalizadas, reafirmar os princípios democráticos da laicidade e da justiça 

social, que devem orientar as políticas públicas de saúde e governança reprodutiva 

no Brasil. 

 

Referências bibliográficas 
 

ADESSE, Leila; JANNOTTI, Claudia; SILVA, Katia et al. 2016. “Aborto e estigma: uma 
análise da produção científica sobre a temática”. Ciência & Saúde Coletiva, 21, p. 
3819–3832. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csc/a/zHBXXRsg7fpP3VnDnmfDvfK/abstract/?lang=pt. Acesso 
em: 23 jun. 2025. 
 
ANTUNES, Leda. 2022, 1 abr. “Aborto legal: apenas 3,6% das cidades têm o serviço 
no Brasil”. Globo.  Disponível em: https://oglobo.globo.com/saude/medicina/aborto-
legal-apenas-36-das-cidades-tem-servico-no-brasil-25456622. Acesso em 23 
dez.2025.  
 
BENTO XIV, Papa. 2009. Audiência Geral na quarta-feira, 26 de agosto de 2009. 
Disponível em https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/pt/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_aud_20090826.html. Acesso em 
jun.2025. 
 
BEREIA. 2024, 6 maio. “Site evangélico desinforma sobre caso dos convites de 
casamento para casal gay”. Bereia Informação e Checagem de Notícias. Disponível 

https://www.scielo.br/j/csc/a/zHBXXRsg7fpP3VnDnmfDvfK/abstract/?lang=pt
https://oglobo.globo.com/saude/medicina/aborto-legal-apenas-36-das-cidades-tem-servico-no-brasil-25456622
https://oglobo.globo.com/saude/medicina/aborto-legal-apenas-36-das-cidades-tem-servico-no-brasil-25456622
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_aud_20090826.html.%20Acesso%20em%20jun.2025
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_aud_20090826.html.%20Acesso%20em%20jun.2025
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_aud_20090826.html.%20Acesso%20em%20jun.2025


 

 

200 

 

em <https://coletivobereia.com.br/site-evangelico-desinforma-sobre-caso-dos-
convites-de-casamento-para-casal-gay/>. Acesso em 21 de junho de 2025. 
 
BRANCO, July; BRILHANTE, Aline; VIEIRA, Luiza et al. 2020. “Objeção de 
consciência ou instrumentalização ideológica? Uma análise dos discursos de gestores 
e demais profissionais acerca do abortamento legal”. Cadernos de Saúde Pública, 36, 
p. e00038219. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csp/a/KNvzzQxzBnvWXVxm4zgWjWs/?lang=pt. Acesso em 23 
jun.2025. 
 
BRASIL. 1988. Constituição Federal. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em 23 
jun.2025. 
 
CARDOSO, Nathália; CADIOLI, Luiza; FRANCO, Mariana et al. 2025. “Práticas 
médicas de redução de danos relacionados ao aborto inseguro na atenção primária à 
saúde na cidade de São Paulo, Brasil: contextos e barreiras para efetivação”. 
Cadernos de Saúde Pública, 41, p. e00089124. Disponível em: 
https://www.scielosp.org/article/csp/2025.v41n4/e00089124/. Acesso em 21 jun.2025. 
 
CAPDEVIELLE, Pauline. 2024. “Do protagonismo dos médicos à centralidade dos 
direitos das mulheres: repensar a objeção de consciência”. In: RAMÓN MICHEL, 
Agustina; UNDURRAGA, Verónica; CABRERA, Oscar et al. (orgs.). La objeción de 
conciencia en el área de la salud en América Latina (Derecho, género y sexualidad). 
Ciudad de México, Siglo Editorial. 
 
CERQUEIRA, Elisabeth Kipman. 2025. Palestra Vocação, identidade e missão dos 
hospitais católicos. Evento Hospitais Católicos Missões e Desafios, São Paulo. 
 
CENA, Julieta; VAGGIONE, Juan Marco. 2024. “La instrumentalización de la 
conciencia: el activismo legal conservador”. In: RAMÓN MICHEL, Agustina; 
UNDURRAGA, Verónica; CABRERA, Oscar et al. (orgs.). La objeción de conciencia 
en el área de la salud en América Latina. Ciudad de México, Siglo Editorial, 
Universidad de los Andes. p. 571–603. 
 
COFEN — CONSELHO FEDERAL DE ENFERMAGEM. 2007. Código de ética dos 
profissionais de enfermagem. Disponível em https://www.cofen.gov.br/wp-
content/uploads/2012/03/resolucao_311_anexo.pdf. Acesso em 17 jun. 2025 
 
COLLUCCI, Cláudia; MENON, Isabella. 2024, 23 jan. “Hospital São Camilo se recusa 
a inserir DIU e alega questões religiosas”. Folha de S.Paulo. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/equilibrioesaude/2024/01/hospital-sao-camilo-se-
recusa-a-inserir-diu-e-alega-questoes-religiosas.shtml. Acesso em 15 de jun. 2025. 
 

https://www.scielo.br/j/csp/a/KNvzzQxzBnvWXVxm4zgWjWs/?lang=pt
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.scielosp.org/article/csp/2025.v41n4/e00089124/
https://www1.folha.uol.com.br/equilibrioesaude/2024/01/hospital-sao-camilo-se-recusa-a-inserir-diu-e-alega-questoes-religiosas.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/equilibrioesaude/2024/01/hospital-sao-camilo-se-recusa-a-inserir-diu-e-alega-questoes-religiosas.shtml


 

 

201 

 

CONFERÊNCIA EPISCOPAL DOS ESTADOS UNIDOS. 2009. “Ethical and Religious 
Directives for Catholic Health Care Services”.  
Disponível em: https://www.usccb.org/resources/ethical-religious-directives-catholic-
health-service-sixth-edition-2016-06_0.pdf. Acesso em 22 jun. 2025. 
 
CONJUR. 2024, 30 jan. “MP instaura inquérito para apurar atuação de hospital que se 
recusou a colocar DIU”. Conjur. Disponível em: https://www.conjur.com.br/2024-jan-
30/mp-instaura-inquerito-para-apurar-atuacao-de-hospital-que-se-recusou-a-colocar-
diu/. Acesso em: 23 jun. 2025. 
 
CFM — CONSELHO FEDERAL DE MEDICINA. 2018. Resolução CFM nº 2.217/2018. 
Disponível em 
https://sistemas.cfm.org.br/normas/visualizar/resolucoes/BR/2018/2217. Acesso em 
17 jun. 2025. 
 
JUSTIÇA FEDERAL DA 3ª REGIÃO. 2021, 18 maio. Ação Cívil Pública nº 5021263-
50.2019.4.03.6100. Disponível em: https://portal.cfm.org.br/wp-
content/uploads/2021/05/SENTENCA-5021263-50.2019.4.03.6100-MINISTERIO-
PUBLICO-FEDERAL-X-CONSELHO-FEDERAL-DE-MEDICINA-RESOLUCAO-CFM-
No-2232.2009-1.pdf. Acesso em 23 dez.2025. 
 
DINIZ, Débora. 2013. “Estado laico, objeção de consciência e políticas de saúde”. 
Cadernos de Saúde Pública, 29, p. 1704–1706, 2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csp/a/kTXML5K9KppMLGhhx4MNRrn/. Acesso em 23 
jun.2025. 
 
DINIZ, Debora. 2011. “Objeção de consciência e aborto: direitos e deveres dos 
médicos na saúde pública”. Revista de Saúde Pública, 45, p. 981–985. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rsp/a/QwMG5v5LphzfbxbTkgzZV5P/abstract/?lang=pt. Acesso 
em 23 jun.2025. 
 
GÓES, Emanuelle. 2023. “Racismo antinegro e morte materna por Covid-19: o que 
vimos na Pandemia? Revista Ciência e Saúde Coletiva, set. Disponível em 
https://doi.org/10.1590/1413-81232023289.08412022. Acesso em 15 jun.2025. 
 
GUEDES, Marcos. 2024, 24 jan. “Hospital se recusa a colocar DIU em paciente por 
questões religiosas”. CNN Brasil. Disponível em: 
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/hospital-se-recusa-a-colocar-diu-em-paciente-
por-questoes-religiosas/. Acesso em: 23 jun. 2025. 
 
HONÓRIO, Gustavo; PAIVA, Deslange. 2024, 1 fev. “Juiz nega pedido para obrigar 
Hospital São Camilo a colocar DIU: ‘Ninguém precisa procurar instituição católica’”. 
G1. Disponível em: https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2024/02/01/juiz-nega-
recurso-para-hospital-sao-camilo-deixar-de-negar-aplicacao-de-diu-ninguem-e-
obrigado-a-procurar-instituicao-catolica.ghtml. Acesso em 23 jun.2025. 

https://www.conjur.com.br/2024-jan-30/mp-instaura-inquerito-para-apurar-atuacao-de-hospital-que-se-recusou-a-colocar-diu/
https://www.conjur.com.br/2024-jan-30/mp-instaura-inquerito-para-apurar-atuacao-de-hospital-que-se-recusou-a-colocar-diu/
https://www.conjur.com.br/2024-jan-30/mp-instaura-inquerito-para-apurar-atuacao-de-hospital-que-se-recusou-a-colocar-diu/
https://www.scielo.br/j/csp/a/kTXML5K9KppMLGhhx4MNRrn/
https://www.scielo.br/j/rsp/a/QwMG5v5LphzfbxbTkgzZV5P/abstract/?lang=pt
https://doi.org/10.1590/1413-81232023289.08412022
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/hospital-se-recusa-a-colocar-diu-em-paciente-por-questoes-religiosas/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/hospital-se-recusa-a-colocar-diu-em-paciente-por-questoes-religiosas/
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2024/02/01/juiz-nega-recurso-para-hospital-sao-camilo-deixar-de-negar-aplicacao-de-diu-ninguem-e-obrigado-a-procurar-instituicao-catolica.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2024/02/01/juiz-nega-recurso-para-hospital-sao-camilo-deixar-de-negar-aplicacao-de-diu-ninguem-e-obrigado-a-procurar-instituicao-catolica.ghtml
https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2024/02/01/juiz-nega-recurso-para-hospital-sao-camilo-deixar-de-negar-aplicacao-de-diu-ninguem-e-obrigado-a-procurar-instituicao-catolica.ghtml


 

 

202 

 

 
ISMAEL, Eduardo. 2025. Palestra Objeção de Consciência. Evento Hospitais 
Católicos: Missões e Desafios, São Paulo. 
 
JOÃO PAULO II. Evangelium Vitae (25 de março de 1995) | João Paulo II. Disponível 
em: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html. Acesso em 23 jun.2025. 
 
MACIEL, Lara; FRANÇA, Michael. 2023, 27 jun. “A desinformação em saúde 
reprodutiva ajuda a explicar baixa adesão ao DIU pelas mulheres no Brasil”. Nexo 
Jornal. Disponível em: https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2023/06/27/a-
desinformacao-em-saude-reprodutiva-ajuda-a-explicar-baixa-adesao-ao-diu-pelas-
mulheres-no-brasil/. Acesso em 21 jun.2025. 
 
MADEIRO, Alberto; RUFINO, Andréa; SANTOS, Paloma et al. 2016. “Objeção de 
Consciência e Aborto Legal: Atitudes de Estudantes de Medicina”. Revista Brasileira 
de Educação Médica, 40, p. 86–92. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbem/a/srYsYnCxkyTBfsZRnc6gwmP/?lang=pt. Acesso em 21 
jun.2025. 
 
MARSICANO, Ana Carolina; TESSER, Tabata. 2024. “Cartografia dos Catolicismos 
Jurídicos Antigênero”. Rio de Janeiro, Instituto de Estudos da Religião. Disponível em: 
https://iser.org.br/publicacao/cartografia-dos-catolicismos-juridicos-antigenero/. 
Acesso em 20 jun.2025. 
 
MICHEL, Agustina; UNDURRAGA, Verónica; CABRERA, Oscar et al. 2024. La 
objeción de conciencia en el área de la salud en América Latina. Bogotá, Siglo del 
Hombre Editores, 2024. 
 
PAPA PAULO VI. 1968. Humanae Vitae (25 de julho 1968) | Paulo VI. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-
vi_enc_25071968_humanae-vitae.html. Acesso em 23 jun.2025. 
 
PASSOS, Sandra; ARAUJO, Lucivane; BARBOSA, Natalia et al. “Assistência de 
enfermagem no pré-natal tardio: Consequências para o Binômio Materno-Infantil”. 
Revista JRG de Estudos Acadêmicos, 7(14), p. e141087, 2024. Disponível em: 
https://revistajrg.com/index.php/jrg/article/view/1087. Acesso em 21 jun. 2025. 
 
RUSCHEL, Angela Ester. 2020. “Aborto legal em decorrência de violência sexual : as 
rotas críticas de mulheres em busca do atendimento em um hospital público de Porto 
Alegre”. Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/218231. Acesso em 23 
jun.2025. 
 
SCHERER, Clara Nasser; SANCHES, Mário Antônio. “Caracterização atual da 
objeção de consciência: proposta crítica e renovada”. Revista Bioética, 29, p. 706–

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2023/06/27/a-desinformacao-em-saude-reprodutiva-ajuda-a-explicar-baixa-adesao-ao-diu-pelas-mulheres-no-brasil/
https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2023/06/27/a-desinformacao-em-saude-reprodutiva-ajuda-a-explicar-baixa-adesao-ao-diu-pelas-mulheres-no-brasil/
https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2023/06/27/a-desinformacao-em-saude-reprodutiva-ajuda-a-explicar-baixa-adesao-ao-diu-pelas-mulheres-no-brasil/
https://www.scielo.br/j/rbem/a/srYsYnCxkyTBfsZRnc6gwmP/?lang=pt
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://revistajrg.com/index.php/jrg/article/view/1087
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/218231


 

 

203 

 

715, 2022. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/bioet/a/VZT6P38yYjdJ3V6yhSDGmfC/. Acesso em: 21 
jun.2025. 
 
SCHUKLENK, Udo; SMALLING, Ricardo. “Por que os profissionais da medicina não 
têm direito moral algum à objeção de consciência nas democracias liberais?” In: 
RAMÓN MICHEL, Agustina et al. (orgs.). La objeción de conciencia en el área de la 
salud en América Latina (Derecho, género y sexualidad). Ciudad de México, Siglo 
Editorial; Universidad de los Andes, 2024. 
 

 
 

https://www.scielo.br/j/bioet/a/VZT6P38yYjdJ3V6yhSDGmfC/

