
 
 

151 
 

Entre a legalidade e a moralidade: desafios ético-políticos para o acesso ao 
aborto legal no interior do Rio Grande do Norte — relato de experiência 

 
Between legality and morality: ethical-political challenges to accessing legal 

abortion in the countryside of Rio Grande do Norte – an experience report 
 
 

Aldení Gomes de Araújo Júnior 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). 

E-mail: aldgomes.araujo@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9824-5273 

 
Maria Emanuele do Rego Santos 

Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (UERN). 
E-mail: emanuelersantos@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1488-8656 
 

Priscilla Brandão de Medeiros  
Assistente Social no CRAS "Dona Vicência" – RN. 

E-mail: pbm0_4@hotmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2183-6141 

 
 
Resumo 
Trata-se de um estudo qualitativo, do tipo relato de experiência, que tem como objetivo refletir 
sobre os desafios enfrentados por pessoas que gestam no acesso ao aborto legal, a partir da 
realidade de um hospital-maternidade público no interior do Rio Grande do Norte. O estudo 
evidencia que, na conjuntura contemporânea, o fortalecimento do conservadorismo constitui 
uma das principais barreiras ideológicas e políticas à efetivação desse direito. Tais influências 
manifestam-se em obstáculos institucionais concretos, como a objeção de consciência 
exercida de forma indiscriminada por profissionais de saúde e a ausência de protocolos 
específicos, frequentemente sobrepostos às garantias legais do procedimento. Além disso, 
condutas moralizantes, associadas à desinformação e à negligência institucional, 
comprometem o acesso ao direito, especialmente em casos de violência sexual. Nesse 
contexto, destaca-se o papel central do Serviço Social, orientado pelo seu Projeto Ético-
Político, na promoção de um atendimento laico, humanizado e comprometido com a defesa 
intransigente dos direitos humanos. Conclui-se que a efetivação do aborto legal requer, entre 
outras medidas, a capacitação contínua das equipes e a implementação de fluxos 
institucionais, reafirmando o compromisso da profissão com a autonomia das pessoas que 
gestam e com a promoção da justiça reprodutiva. 
Palavras-chave: aborto legal; objeção de consciência; serviço social; ética profissional; 
direitos reprodutivos; saúde pública. 
 
Abstract  
This is a qualitative study, in the form of an experience report, which aims to reflect on the 
challenges faced by pregnant individuals in accessing legal abortion, based on the reality of a 
public maternity hospital in an inland municipality of Rio Grande do Norte, Brazil. The study 
highlights that, in the contemporary context, the strengthening of conservatism constitutes one 
of the main ideological and political barriers to the fulfillment of this right. These influences are 

https://orcid.org/0000-0001-9824-5273
https://orcid.org/0000-0003-1488-8656
https://orcid.org/0000-0003-2183-6141


 
 

152 
 

manifested in concrete institutional obstacles, such as the indiscriminate exercise of 
conscientious objection by health professionals and the absence of specific protocols, often 
overriding the legal guarantees of the procedure. Additionally, moralizing behaviors, combined 
with misinformation and institutional negligence, compromise access to this right, especially in 
cases of sexual violence. In this context, the central role of Social Work, guided by its Ethical-
Political Project, is emphasized in promoting a secular, humanized care approach committed 
to the unwavering defense of human rights. The study concludes that the effective 
implementation of legal abortion requires, among other measures, the continuous training of 
teams and the establishment of institutional procedures, reaffirming the profession’s 
commitment to the autonomy of pregnant individuals and the promotion of reproductive justice. 
Keywords: legal abortion; conscientious objection; social work; professional ethics; 
reproductive rights; public health. 
 
 
 

1. Introdução 

 

A criminalização do aborto no Brasil, estabelecida pelo Código Penal de 1940, 

constitui um dos principais mecanismos de controle sobre os corpos das pessoas que 

gestam, configurando-se como violação dos direitos sexuais e reprodutivos. O 

ordenamento jurídico brasileiro prevê a não punição do aborto em apenas três 

situações específicas: risco de vida da gestante, gravidez resultante de estupro 

(mediante consentimento da pessoa gestante) e casos de anencefalia fetal, conforme 

interpretação do Supremo Tribunal Federal. Contudo, a dicotomia entre a previsão 

legal e sua efetivação nos serviços públicos de saúde evidencia que o acesso ao 

aborto legal permanece restrito e desigualmente distribuído em território nacional 

(Brasil, 1940; Romio et al., 2015). 

A realidade brasileira é marcada por elevada incidência de abortos clandestinos 

e inseguros, que afetam desproporcionalmente pessoas negras, pobres, jovens e 

residentes em territórios periféricos, revelando o caráter classista, racista e patriarcal 

das políticas de saúde reprodutiva. Estima-se que mais de um milhão de abortos 

clandestinos sejam realizados anualmente, situando o Brasil entre os países com 

maiores taxas de abortos inseguros no mundo (Cardoso; Vieira; Saraceni, 2020). 

Entre 2012 e 2022, o Sistema de Informações Hospitalares do SUS (SIH/SUS) 

registrou 483 mortes de mulheres em decorrência de complicações relacionadas ao 

aborto em hospitais públicos. Esse número, embora significativo, é reconhecidamente 



 
 

153 
 

subnotificado, uma vez que muitas pessoas recorrem ao aborto inseguro sem procurar 

atendimento hospitalar, por medo de penalização, estigmatização e revitimização 

institucional. Assim, as estatísticas oficiais refletem apenas uma fração dos desfechos 

graves e letais associados ao aborto inseguro. 

Essa realidade não se explica apenas pela ausência de políticas públicas, mas 

pelo entrelaçamento de fatores institucionais, culturais, morais e políticos que, 

conjuntamente, restringem o exercício dos direitos reprodutivos (Instituto de Saúde 

Coletiva, 2023). Nas últimas décadas, a ascensão de um projeto político conservador 

— sustentado pela aliança entre moralismo religioso, neoliberalismo e ataques 

sistemáticos aos direitos humanos — agravou ainda mais esse cenário. Cortes 

orçamentários, desmonte de políticas públicas, desvalorização das equipes de 

atenção básica e a disseminação de discursos moralizantes sobre o papel da mulher 

e da família reforçaram mecanismos de controle sobre os corpos, naturalizando o 

silêncio em torno do aborto. Durante o governo Bolsonaro, essas dinâmicas atingiram 

intensidade inédita, com a instrumentalização da chamada “ideologia de gênero” e a 

implementação de práticas estatais e institucionais que reproduzem culpa, medo e 

punição como estratégias de controle social (Freire; Zimmermann; Passos, 2022; 

Oenning; Lemos, 2019). 

Nesse contexto, torna-se fundamental compreender o significado de ser um 

serviço de saúde localizado no “interior”. Mais do que uma referência geográfica, trata-

se de uma posição histórica e social que expressa as contradições do 

desenvolvimento desigual do capitalismo. O interior é entendido aqui como território 

onde se materializam desigualdades estruturais: regiões marcadas por precariedade 

das condições de vida, escassez de recursos e fragmentação das redes de atenção, 

enquanto centros urbanos concentram investimentos, infraestrutura e poder decisório. 

No Seridó Potiguar, onde se situa a maternidade analisada, essa realidade 

manifesta-se na ausência de transporte intermunicipal regular, na limitação de 

profissionais especializados e na forte presença de valores morais conservadores, 

atravessando tanto as relações institucionais quanto comunitárias. Compreender o 

interior sob essa ótica significa reconhecer que as barreiras de acesso ao aborto legal 

não são meras contingências administrativas ou geográficas, mas expressões de 



 
 

154 
 

estruturas históricas que produzem desigualdades territoriais e reproduzem 

hierarquias de classe, raça e gênero. 

Partindo dessa compreensão territorial e política, este estudo propõe um 

reposicionamento teórico: articula uma leitura histórico-dialética das práticas de 

saúde, tratando as contradições institucionais como expressão de relações sociais e 

modos de produção, integrada à categoria de justiça reprodutiva, que desloca o foco 

da mera legalidade para um conjunto de direitos interdependentes — autonomia 

corporal, acesso a condições materiais mínimas (transporte, renda, assistência 

contínua), proteção contra violência e ações afirmativas que enfrentem desigualdades 

raciais e socioeconômicas. 

Sob esse enquadramento, falhas administrativas, objeções individuais e 

silenciamentos institucionais não são problemas isolados, mas nós de um mesmo 

tecido estrutural que exige respostas técnicas e políticas integradas. Inserido nesse 

contexto, o presente relato de experiência analisa os desafios enfrentados por 

pessoas que gestam no acesso ao aborto legal em um serviço público localizado no 

interior do Rio Grande do Norte, no período de março de 2024 a maio de 2025. O 

campo de atuação foi uma maternidade de referência no Seridó Potiguar, vinculada à 

Residência Multiprofissional em Saúde Materno-Infantil (RMI) da Universidade 

Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), onde residentes de Serviço Social estiveram 

diretamente inseridos nas rotinas institucionais e nos trajetos de cuidado. 

As situações observadas buscam fomentar o debate sobre as contradições 

concretas do cotidiano institucional e subsidiar proposições político-institucionais 

voltadas ao fortalecimento dos direitos reprodutivos. As principais barreiras 

identificadas — de ordem objetiva e processual — incluem a prática recorrente da 

objeção de consciência sem mecanismos de substituição, a ausência de fluxos e 

protocolos intermunicipais integrados, o despreparo técnico e ético de parte das 

equipes e a persistência de abordagens moralizantes que culpabilizam as pessoas 

que buscam o serviço. 

Interpretadas à luz do Projeto Ético-Político do Serviço Social, essas 

contradições evidenciam que o aborto legal ainda se configura como um direito formal, 

cuja efetivação depende de ações articuladas entre protocolos técnicos, 



 
 

155 
 

financiamento público, gestão intergovernamental e políticas de justiça reprodutiva 

capazes de enfrentar desigualdades territoriais. Ao problematizar essas tensões, o 

relato contribui tanto para o aprimoramento das práticas institucionais quanto para a 

formulação de políticas públicas que, reconhecendo as especificidades do interior e 

as desigualdades estruturais que o atravessam, promovam o acesso ao aborto legal 

de forma segura, humanizada e livre de estigmas, fortalecendo o debate sobre justiça 

reprodutiva e a efetivação dos direitos sexuais e reprodutivos no Brasil. 

 

2. O conservadorismo como barreira ideológica e política de acesso 

ao aborto legal no Brasil e a intervenção do Serviço Social 

 

O conservadorismo contemporâneo, cuja matriz política se consolida nos 

Estados Unidos a partir da década de 1950, funciona hoje como uma base ideológica 

articulada que sustenta obstáculos concretos ao acesso ao aborto no Brasil. Diferente 

do conservadorismo clássico, que tende a preservar instituições estabelecidas (Netto, 

2011), a versão contemporânea combina a defesa do liberalismo econômico e do 

anticomunismo com a exigência de intervenção estatal no campo moral. Nessa 

articulação, a intervenção estatal visa impor normas tradicionais de gênero e 

sexualidade, deslocando para o espaço público padrões que naturalizam a 

maternidade como destino das pessoas que gestam e, assim, produzindo 

mecanismos de dominação de gênero. 

Essa construção normativa reforça uma ofensiva contra avanços feministas e 

direitos da população LGBTQIA+. Ao transformar valores moralizantes em parâmetros 

de regulação estatal, o conservadorismo converte direitos individuais em alvos de 

punição e controle, o que se expressa tanto em políticas públicas quanto em práticas 

cotidianas de serviços de saúde. No Brasil, as manifestações recentes desse 

conservadorismo assumiram formas explícitas: retórica sobre a chamada “ideologia 

de gênero”, mobilização da chamada direita cristã e políticas institucionais que 

dificultaram a implementação de direitos já previstos em lei. Tais processos não são 

apenas discursivos; desdobram-se em cortes orçamentários, desmonte de programas 

e normativas administrativas que ampliam a revitimização institucional e a 



 
 

156 
 

insegurança para pessoas em situação de vulnerabilidade (Freire; Zimmermann; 

Passos, 2022; Oenning; Lemos, 2019). 

A relação entre conservadorismo e neoliberalismo revela uma 

complementaridade operativa. Enquanto o neoliberalismo promove a retração do 

Estado na provisão de bens sociais, o conservadorismo reivindica uma presença 

estatal seletiva, punitiva e moralizadora sobre questões reprodutivas. Essa 

combinação favorece tanto a transferência da responsabilidade pelo cuidado para o 

âmbito privado quanto a retirada de investimentos públicos essenciais à garantia do 

acesso à saúde reprodutiva. Em consequência, a naturalização do cuidado como 

tarefa privada e a precarização de serviços públicos tornam-se condições materiais 

que reduzem na prática o exercício de direitos que existem em papel (Lacerda, 2019; 

Oenning; Lemos, 2019). 

Em suas manifestações mais extremas, o conservadorismo brasileiro assume 

dimensões que alguns autores aproximam de práticas fascistizantes, ao 

institucionalizar a desumanização de grupos marcados por raça, classe e gênero, e 

ao legitimar a eliminação da empatia. A produção do “inimigo interno”, a normalização 

da violência simbólica e a construção de discursos de ódio criam condições políticas 

que tornam a negação de direitos — inclusive o direito à saúde reprodutiva — uma 

estratégia deliberada de governo, com impactos severos sobre sofrimento e 

mortalidade de populações já vulnerabilizadas (Mattos, 2020; Ferreira et al., 2024). 

Ler o aborto a partir da justiça reprodutiva permite deslocar o foco da escolha 

individual para o conjunto de condições materiais, institucionais e políticas que tornam 

a escolha efetiva. Justiça reprodutiva implica garantir a autonomia corporal e, 

simultaneamente, assegurar transporte, acesso contínuo a serviços, informação 

qualificada, condições econômicas mínimas e políticas afirmativas que enfrentem 

desigualdades raciais e socioeconômicas. Direitos idênticos no plano legal produzem 

desigualdades concretas se não existirem as condições materiais que viabilizem seu 

exercício; por isso, a efetivação do aborto legal depende tanto de normativas 

favoráveis quanto da estruturação de serviços e políticas capazes de remover 

barreiras territoriais e institucionais. 



 
 

157 
 

Frente a esse cenário, o Serviço Social brasileiro ocupa posição política central. 

Orientado pelo seu Projeto Ético-Político e pela defesa dos direitos humanos, o campo 

profissional tem se posicionado de forma crítica em relação à criminalização do aborto 

e a favor do acesso legal e seguro. Conselhos profissionais, em especial o Conselho 

Federal de Serviço Social (CFESS) e os Conselhos Regionais (CRESS), vêm 

construindo posicionamentos históricos que reconhecem o aborto como questão de 

saúde pública, justiça social e garantia dos direitos sexuais e reprodutivos. Nesse 

sentido, destaca-se a defesa da autonomia das pessoas que gestam e a necessidade 

de articulação entre debates éticos, laicidade do Estado e recortes de classe e gênero. 

Nesse ponto, cabe reproduzir o posicionamento institucional que orienta 

práticas e estratégias profissionais, tal como registrado por instâncias representativas 

da categoria: 

Divulgar amplamente posicionamento favorável a legalização do aborto 
(aprovado no 39o. Encontro Nacional CFESS — CRESS realizado em 
Florianópolis), considerado como questão de saúde pública e como direito das 
mulheres, propondo políticas públicas que considerem os vários aspectos que 
envolvem estas questões, garantindo debates e eventos estaduais articulados 
às políticas públicas já existentes, bem como contemplando as implicações 
éticas e normativas profissionais do serviço social, contextualizados pelos 
recortes de classe e gênero e pelo caráter laico do Estado. (CFESS/CRESS, 
2010, p. 19) 

 
Esse compromisso ético não se restringe ao discurso institucional, mas orienta 

a prática cotidiana nos serviços de saúde, instituições de acolhimento, centros de 

referência e demais espaços de atuação do Serviço Social. É dever do/a assistente 

social viabilizar o acesso à informação qualificada, assegurar a decisão autônoma das 

usuárias e enfrentar, com criticidade e posicionamento político, os dispositivos 

institucionais e ideológicos que operam para restringir esse direito. 

Na realidade cotidiana, os/as assistentes sociais enfrentam contradições que 

exigem posicionamentos éticos e politicamente fundamentados. A imposição de 

normas institucionais ilegais, como a exigência de boletins de ocorrência para acesso 

ao aborto legal, o julgamento moral das pessoas que buscam o serviço e a recusa de 

profissionais em realizar o procedimento são obstáculos que demandam 

enfrentamento direto. A omissão diante dessas violações configura infração ética, uma 



 
 

158 
 

vez que o Código de Ética da profissão estabelece a recusa ao arbítrio e a defesa 

intransigente dos direitos humanos como princípios inegociáveis (CFESS, 2022; 

Oenning; Lemos, 2019). 

Além disso, o Serviço Social tem o dever político de denunciar e visibilizar as 

lacunas e violências institucionais que permeiam a política pública de saúde no que 

diz respeito ao aborto legal, contribuindo para construir uma cultura profissional crítica 

e combativa aos retrocessos morais e políticos impostos pelo conservadorismo. É 

fundamental que a categoria profissional compreenda o aborto não como uma questão 

biomédica individual ou moral, mas como expressão da desigualdade estrutural de 

gênero, raça e classe, historicamente detida por processos políticos e econômicos 

que precarizam e negam a vida das pessoas que gestam. 

A formação profissional constitui, nesse sentido, um espaço estratégico de 

resistência e produção de consciência crítica. A ausência ou o tratamento superficial 

do tema aborto nos currículos dos cursos de Serviço Social reflete a força do 

conservadorismo nas instituições de ensino e o desafio urgente de incorporar essa 

discussão de maneira crítica, laica e emancipatória. A qualificação política, teórica e 

técnica sobre a temática é imprescindível para assegurar intervenções éticas, 

respaldadas na legislação, nos direitos humanos e na defesa da vida das pessoas em 

situação de vulnerabilidade social (Ferreira et al., 2024). 

Exemplos concretos dessa atuação crítica e propositiva já foram protagonizados 

por assistentes sociais, como na implementação do primeiro serviço de aborto legal 

no Brasil, no Hospital do Jabaquara, em São Paulo, liderado por uma assistente social 

(Carlotto; Damião, 2018). Esse marco histórico reafirma a potência política da 

categoria na luta pela garantia de direitos. 

A escuta qualificada, o acolhimento sem julgamentos, a produção de 

documentos técnicos que reconheçam a violação de direito das pessoas vítimas de 

violência sexual e a articulação em redes intersetoriais são dimensões imprescindíveis 

da intervenção do Serviço Social no campo dos direitos reprodutivos. Mais do que 

uma atuação técnica, trata-se de uma intervenção política em defesa da vida, da 

dignidade e da autonomia das pessoas que gestam, em oposição direta ao avanço 



 
 

159 
 

das forças conservadoras que buscam restringir ainda mais os já limitados direitos 

sexuais e reprodutivos no Brasil (Ferreira et al., 2024; Carlotto; Damião, 2018). 

Por fim, é importante destacar que o compromisso do Serviço Social com a 

defesa do aborto legal e seguro transcende o campo técnico ou institucional, 

ampliando-se para a dimensão coletiva, com a participação ativa de profissionais em 

movimentos sociais feministas, frentes parlamentares, audiências públicas e demais 

espaços de disputa política. Trata-se de uma luta que atravessa o cotidiano 

profissional, a formação acadêmica e a construção de projetos societários, 

reafirmando o lugar do Serviço Social como sujeito político na defesa de uma 

sociedade mais justa, laica, igualitária e livre de todas as formas de opressão de 

gênero. 

 

3. Territorialidade, objeção de consciência e justiça reprodutiva: uma 

reflexão crítica acerca da atuação do Serviço Social no processo de 

viabilização do acesso ao aborto legal 

 

Como mencionado, a atuação de assistentes sociais no contexto do aborto legal 

deve ser situada em uma perspectiva ética, crítica e comprometida com o Projeto 

Ético‑Político do Serviço Social brasileiro, que historicamente orienta a categoria à 

defesa intransigente dos direitos humanos, à emancipação e à construção de uma 

sociedade justa e equânime. Esse projeto não é mera diretriz normativa, mas um 

compromisso político‑profissional de transformação das realidades de opressão e 

desigualdade que atravessam, dentre mais, a vida das pessoas que gestam. 

O princípio da laicidade do Estado, a busca pela equidade de gênero e o 

enfrentamento de opressões estruturais, como o patriarcado, racismo e LGBTfobia, 

constituem dimensões centrais da intervenção do/a assistente social em qualquer 

espaço socioocupacional (Teixeira; Braz, 2014). No caso do aborto legal, tal 

intervenção não se esgota na busca pela aplicação burocrática da legislação nem na 

tecnicidade dos protocolos institucionais: ela requer análise crítica das múltiplas 

dimensões políticas, éticas, sociais, culturais e institucionais que tornam o aborto 

expressão direta das desigualdades geradas pela sociabilidade capitalista. 



 
 

160 
 

Essa perspectiva amplia a compreensão do aborto para além de um 

procedimento de saúde reprodutiva, revelando-o como uma questão central de justiça 

reprodutiva. O marco da justiça reprodutiva, cunhado por mulheres negras 

estadunidenses, desloca o eixo da discussão do mero “direito de escolha” individual 

para a análise das condições estruturais que permitem ou negam a autonomia 

reprodutiva. Ele exige não apenas o direito de não ter filhos (via contracepção e 

aborto), mas também o direito de tê-los e criá-los com dignidade, segurança e 

recursos, articulando-se intrinsecamente com o combate ao racismo, ao sexismo e à 

pobreza (Ross; Solinger, 2017).  

As interseccionalidades presentes na vida das pessoas que gestam, como a 

pobreza, o racismo institucional, a violência de gênero, os estigmas e as barreiras de 

acesso a políticas públicas, impactam o acesso à informação, aos serviços de saúde 

e à justiça reprodutiva (Miguel; Biroli; Mariano, 2017). Nesse sentido, a dificuldade de 

acessar um aborto legal no interior do estado não é um acidente, mas a expressão 

concreta da injustiça reprodutiva, que se agrava em contextos de interioridade. Nos 

equipamentos da política de saúde, sobretudo em serviços do interior do Rio Grande 

do Norte, observa‑se que a maioria das pessoas que busca o aborto legal são 

mulheres negras ou pardas, pobres, moradoras de periferias urbanas ou de zonas 

rurais, com baixa escolaridade e acesso limitado à informação, o que reforça a 

necessidade de uma atuação profissional ética, crítica e propositiva. 

A territorialidade do interior potiguar, longe de ser um mero pano de fundo, 

constitui uma dimensão ativa na produção dessas iniquidades. Ser um serviço de 

saúde nessa região significa operar em um contexto de escassez de serviços 

especializados, de maior influência de valores religiosos conservadores no espaço 

público e de redes de apoio fragilizadas. A centralização dos serviços de aborto legal 

nas capitais e a precariedade do transporte intermunicipal criam barreiras logísticas 

intransponíveis para muitas mulheres, sobretudo as de baixa renda. Além disso, em 

cidades menores, o estigma e o controle social sobre a sexualidade e a vida 

reprodutiva são intensificados, gerando medo da exposição e da discriminação, o que 

desencoraja a busca pelo serviço e aprofunda a vulnerabilidade. Portanto, a 



 
 

161 
 

interiorização da negação do aborto legal é um componente crucial da injustiça 

reprodutiva regional. 

A experiência vivenciada na Residência Multiprofissional em Saúde 

Materno‑Infantil da UFRN, no período de março de 2024 a maio de 2025, em uma 

maternidade localizada no Seridó Potiguar, evidenciou desafios históricos e 

estruturais à efetivação do aborto legal, mesmo nos casos amparados pela legislação 

vigente. Um dos principais entraves observados foi a prática recorrente da objeção de 

consciência, especialmente por parte de profissionais médicos/as, utilizada de forma 

indiscriminada como justificativa para a negativa de atendimento.  

Essa conduta, quando desvinculada de mecanismos institucionais que 

assegurem a continuidade do cuidado, revela-se não apenas como uma decisão 

pessoal, mas como expressão de um posicionamento político-religioso que 

instrumentaliza a objeção de consciência como estratégia de restrição de direitos. 

Nessas circunstâncias, a objeção, ao invés de ser tratada como um direito individual 

legítimo, converte-se em barreira concreta ao acesso das mulheres ao aborto legal, 

violando os princípios da integralidade, da equidade e da universalidade que regem o 

Sistema Único de Saúde (SUS), além de configurar grave afronta aos direitos 

humanos e uma clara violação do princípio da justiça reprodutiva, ao negar um serviço 

de saúde baseado em crenças pessoais e não em evidências científicas e direitos 

(Miranda & Souza, 2020). 

Quando inserido em uma conjuntura macrosocial, observa-se que esse 

mecanismo local de recusa ao aborto legal — por meio da objeção de consciência — 

articula-se diretamente com a ofensiva antigênero protagonizada por segmentos das 

igrejas neopentecostais no Brasil. Desde a década de 1970, em um contexto marcado 

pela crise do capital e pela ascensão do neoliberalismo, essas instituições religiosas 

têm se consolidado como atores políticos influentes, utilizando a noção de “ideologia 

de gênero” como uma suposta ameaça à moral, à família e ao tecido social (Soares; 

Souza, 2024; Miskolci; Campana, 2017; Lionço et al., 2018). 

No governo Bolsonaro, essa aliança entre conservadorismo religioso e Estado 

se materializou de forma ainda mais explícita, por meio da publicação de portarias que 

reforçaram a proteção da vida desde a concepção, do desmonte da infraestrutura 



 
 

162 
 

voltada à saúde sexual e reprodutiva e da nomeação de lideranças evangélicas para 

cargos estratégicos no sistema de saúde. Essas medidas institucionalizaram práticas 

de obstrução ao aborto legal e legitimaram a recusa de procedimentos garantidos por 

lei, revelando um projeto político que instrumentaliza o Estado para impor uma 

moralidade religiosa em detrimento dos direitos sexuais e reprodutivos das pessoas 

que gestam, aprofundando assim as desigualdades regionais e de classe que 

caracterizam a injustiça reprodutiva no Brasil (Soares; Souza, 2024). 

Na referida unidade de saúde, a inexistência de protocolos institucionais 

internos compromete tanto a qualidade técnica quanto o dever ético do atendimento. 

Observou-se, por exemplo, que pessoas que gestam vítimas de violência sexual, 

embora amparadas pela legislação, tiveram o procedimento negado sem qualquer 

encaminhamento alternativo, em flagrante descumprimento das diretrizes do SUS que 

preveem a substituição imediata do profissional objetor em situações de emergência 

(Schiocchet et al., 2023). Essa lacuna institucional se agrava pelo silêncio deliberado 

nos espaços de discussão coletiva, como nas reuniões de equipe, onde as 

necessárias discussões sobre o aborto legal são tratadas de forma pontual, reativa e 

com resistência, reforçando tabu, desinformação e omissão. No contexto analisado, a 

ausência de encaminhamentos alternativos e a omissão das gestões locais diante da 

negativa médica evidenciaram uma lacuna grave na estrutura da política pública de 

saúde reprodutiva, que deveria garantir respostas institucionais efetivas, éticas e 

acolhedoras. 

Conforme argumentam Miranda & Souza (2020), a objeção de consciência é 

frequentemente mobilizada por profissionais da saúde como forma de lidar com 

dilemas éticos. No entanto, a negativa de atendimento baseada nesse argumento 

deve obrigatoriamente ser acompanhada de medidas que assegurem a continuidade 

do cuidado, de forma ética, legal e em consonância com os direitos das usuárias. É 

dever da gestão garantir que a escolha individual de um profissional não represente a 

negação coletiva de um serviço público essencial. 

Ainda no contexto do serviço de saúde em discussão, verificou‑se que a 

fragmentação do atendimento, quando o/a profissional que alega objeção de 

consciência remete a pessoa que gesta ao/à plantonista do dia seguinte, sem 



 
 

163 
 

qualquer garantia de realização do procedimento, exige sucessivos retornos, múltiplas 

repetições do relato de violência e encaminhamentos desordenados. Esse vaivém 

configura revitimização institucional, aprofundando o sofrimento físico e psíquico de 

quem busca o aborto legal. Trata‑se de violência institucional, nos termos da Lei 

nº 8.080/1990 (art. 2º, inciso II; art. 7º, inciso VIII), que consagra o princípio da 

integralidade do cuidado e impõe ao SUS a oferta contínua e coordenada de serviços, 

sem interrupções injustificadas.  

A omissão em prover um/a profissional substituto/a, conforme exige a portaria 

do Ministério da Saúde nº 1.508/2005 (art. 4º), viola essas normativas e evidencia a 

insuficiência de capacitação das equipes e a ausência de um ambiente institucional 

acolhedor, rompendo com o objetivo central de garantir atenção integral e humanizada 

na saúde reprodutiva (Diniz; Madeiro; Medeiros, 2017). 

Diante desse panorama, torna-se evidente que a atuação profissional do Serviço 

Social não pode se limitar a uma prática burocrática, restrita à execução de rotinas 

administrativas ou ao simples encaminhamento de demandas. É necessário assumir 

uma postura crítica, comprometida com a transformação social e com o enfrentamento 

das violências e violações de direito, por meio de ações articuladas de educação em 

saúde, fortalecimento do trabalho em rede, elaboração de fluxos de atendimento e 

incidência política nos espaços de gestão e controle social. Esta atuação deve ser 

orientada pelo marco da justiça reprodutiva, que demanda não apenas garantir o 

procedimento, mas lutar por condições sociais que permitam às pessoas decidir sobre 

seus corpos e seus projetos de vida com autonomia e dignidade. O compromisso ético 

com os direitos humanos, com a equidade de gênero e com a promoção da justiça 

social e reprodutiva deve permear todas as ações desenvolvidas pela categoria. 

A experiência na maternidade do Seridó, conforme vivida no âmbito da RMI, 

evidencia a urgência de revisão e reformulação das práticas institucionais voltadas à 

garantia do aborto legal. Protocolos específicos e atualizados, capacitação 

permanente das equipes multiprofissionais, investimento em sensibilização e 

formação crítica são medidas fundamentais para assegurar o direito das usuárias ao 

atendimento seguro e digno. Quando a objeção de consciência for apresentada, cabe 



 
 

164 
 

à gestão assegurar que essa decisão individual não inviabilize o acesso ao serviço, 

promovendo alternativas institucionais adequadas e efetivas. 

A efetivação do aborto legal, enquanto direito fundamental e política pública de 

saúde, exige muito mais do que respaldo jurídico ou vontade individual de 

profissionais. Ela demanda compromisso político, responsabilidade institucional, 

preparo técnico e sensibilidade ética, além de uma postura ativa, engajada e 

consciente por parte de todos os sujeitos envolvidos na garantia desse direito. A 

experiência vivenciada revela que, em contextos marcados pela omissão institucional, 

pela ausência de diretrizes e pela moralização das práticas de cuidado, os direitos das 

mulheres e pessoas que gestam continuam a ser sistematicamente violados. Essa 

violação é acentuada pela dinâmica territorial do interior, onde a confluência entre 

poder local, conservadorismo moral e fragilidade institucional cria um ambiente 

particularmente hostil à efetivação de direitos. 

Frente a essa realidade, a intervenção do Serviço Social, sustentada no 

Projeto Ético-Político da profissão, reafirma seu compromisso com a autonomia, a 

liberdade, os direitos reprodutivos e a dignidade humana. Mais do que uma atuação 

técnica e normativa, trata-se de uma escolha política, que exige o enfrentamento 

cotidiano das desigualdades sociais, da moralização do cuidado e da negação de 

direitos historicamente relegados às populações mais vulnerabilizadas. A luta pelo 

aborto legal no interior do RN é, portanto, uma luta pela justiça reprodutiva em sua 

dimensão mais concreta: é garantir que o lugar onde uma pessoa vive não seja uma 

sentença que a prive do direito de decidir sobre seu próprio corpo e seu futuro. 

Por fim, é essencial que os gestores públicos reconheçam o aborto legal como 

uma demanda legítima de saúde pública e como um componente fundamental da 

atenção integral à saúde das mulheres e demais pessoas com capacidade de gestar. 

Isso implica não apenas a oferta de serviços, mas também o provimento de recursos 

humanos, materiais, financeiros e institucionais necessários à sua efetivação. A 

vivência na residência multiprofissional demonstrou o potencial transformador da 

formação em serviço, que, ao articular teoria e prática, permite tensionar as estruturas 

institucionais, fomentar práticas críticas e ampliar o acesso aos direitos sexuais e 

reprodutivos. Nesse processo, a construção de parcerias com instituições de ensino, 



 
 

165 
 

com a sociedade civil e com os movimentos sociais é estratégica para fortalecer a 

educação permanente, promover a produção de conhecimento socialmente 

referenciado e contribuir para a superação das barreiras que ainda impedem a plena 

concretização do aborto legal no Brasil. 

 

4. Considerações finais 

 

O relato de experiência apresentado demonstra que, apesar dos avanços 

normativos e legais no campo do aborto legal no Brasil, sua efetivação concreta — 

especialmente em contextos regionais como o interior do Rio Grande do Norte — 

continua impedida por um conjunto complexo de barreiras estruturais, institucionais e 

culturais. Essas barreiras não só dificultam o acesso das usuárias ao direito 

legalmente previsto de interromper a gestação em situações autorizadas, como 

também comprometem a integralidade e a humanização do cuidado, gerando 

insegurança, medo e, por vezes, abandono pelo sistema de saúde. 

A persistência desses entraves revela que, além da legislação, atuam 

dinâmicas históricas, socioculturais e territoriais que sustentam práticas 

conservadoras e moralizantes, perpetuando a criminalização simbólica e a 

estigmatização das pessoas que gestam. A interioridade do RN, nesse sentido, não é 

um mero pano de fundo geográfico, mas um fator ativo que intensifica desigualdades: 

restringe o acesso a serviços especializados, reforça valores religiosos conservadores 

e fragiliza redes de apoio, configurando uma dimensão concreta da injustiça 

reprodutiva. 

O debate sobre o aborto legal não pode ser reduzido a uma questão técnica 

ou biomédica; ele atravessa dimensões éticas, políticas, jurídicas e sociais. De um 

lado está a luta pela autonomia reprodutiva e pelo reconhecimento das pessoas como 

sujeitos plenos de direitos; de outro, persistem discursos religiosos e morais que 

instrumentalizam corpos e negam a capacidade de decisão, aprofundando 

desigualdades de gênero, raça e classe. 

Diante desse quadro, a atuação do Serviço Social nas instituições de saúde 

exige mais do que decisões procedimentais: impõe-se uma práxis crítica e 



 
 

166 
 

transformadora. É necessário articular o compromisso institucional com a população 

usuária, intervindo de forma incisiva tanto no cotidiano dos serviços — junto às 

usuárias e às equipes multiprofissionais — quanto nos espaços de controle social, 

deliberação política e formulação de políticas públicas em saúde e direitos sexuais e 

reprodutivos. Essa prática deve combinar atuação direta, produção de conhecimento 

técnico e mobilização política. 

A defesa intransigente dos direitos sexuais e reprodutivos precisa estar 

integralmente vinculada à defesa de um SUS público, gratuito, universal e de 

qualidade, bem como ao marco da justiça reprodutiva, que desloca a análise do direito 

de escolha individual para as condições estruturais que garantem ou negam a 

autonomia reprodutiva. Essa articulação exige atenção a fatores interseccionais — 

pobreza, racismo institucional, violência de gênero e estigmas sociais —, cujo impacto 

é especialmente agudo em contextos de interioridade. 

Torna-se, portanto, imprescindível o investimento contínuo em formação e 

capacitação das equipes multiprofissionais da rede pública, com ênfase na atenção 

obstétrica e ginecológica. A educação continuada deve assentar-se em fundamentos 

ético-políticos, abordando direitos humanos, equidade de gênero e raça, ética 

profissional, laicidade do Estado, saúde integral e o enfrentamento das desigualdades 

estruturais que limitam o acesso ao cuidado. 

É também urgente a elaboração, institucionalização e monitoramento de 

protocolos claros, objetivos e conformes à legislação vigente, de modo a assegurar 

acolhimento e atendimento a todas as usuárias, inclusive nos casos de alegação de 

objeção de consciência, garantindo que essa prerrogativa não se converta em 

obstáculo ao exercício de um direito. Monitoramento contínuo e indicadores mínimos 

(por exemplo, número de solicitações, recusas por objeção, tempo entre procura e 

atendimento, relatos de revitimização) são essenciais para subsidiar gestão e políticas 

públicas. 

A discussão sobre o aborto, sob a perspectiva do Serviço Social, reafirma o 

compromisso ético-político da profissão com a justiça social, a equidade, a 

democracia e a emancipação humana. A defesa do aborto legal, seguro e gratuito 

integra uma agenda mais ampla de enfrentamento ao racismo, ao sexismo, à 



 
 

167 
 

LGBTfobia e à violência institucional. Exige-se, portanto, dos assistentes sociais uma 

atuação crítica, propositiva e comprometida com os interesses das populações 

vulnerabilizadas, articulando intervenção profissional e luta política. 

Por fim, a experiência vivida na maternidade do Seridó confirma a urgência 

de medidas concretas, integradas e articuladas entre gestores, profissionais de saúde, 

conselhos de classe e instituições formadoras, que considerem a territorialidade e a 

interioridade como elementos centrais na efetivação da justiça reprodutiva. Essas 

medidas devem garantir não apenas o acesso formal ao aborto legal, mas a sua 

efetivação como política pública que proteja e promova a vida, a saúde integral e a 

dignidade humana. Romper com práticas excludentes e punitivistas exige a 

construção de um ambiente institucional acolhedor, ético e comprometido com as 

usuárias — especialmente aquelas em situação de maior vulnerabilidade — 

reafirmando o papel estratégico do SUS como garantidor de cidadania e justiça social. 

 

 

Referências bibliográficas 

 
BRASIL. 1940. Decreto-Lei nº 2.848, 7 dez. 1940. Código Penal. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del2848.htm. Acesso em: 16 
jun.2025. 
 
BRASIL. 1990. Lei nº 8.080, 19 set. Dispõe sobre as condições para a promoção, 
proteção e recuperação da saúde, a organização e o funcionamento dos serviços 
correspondentes e dá outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, 
DF, 20 set. 1990. 
 
BRASIL. 2005. Ministério da Saúde. Portaria nº 1.508, 1 set. 2005. Regulamenta o 
procedimento de justificação e autorização da interrupção da gravidez nos casos 
previstos em lei no âmbito do Sistema Único de Saúde — SUS. Diário Oficial da União: 
seção 1, Brasília, DF, 2 set. 2005. 
 
CARDOSO, B. B.; VIEIRA, F. M; SARACENI, V. 2020. “Aborto no Brasil: o que dizem 
os dados oficiais?”. Cadernos de Saúde Pública, 36, p. e00188718. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csp/a/8vBCLC5xDY9yhTx5qHk5RrL/abstract/?lang=pt. Acesso 
em: 4 jun. 2025. 
 
CARLOTO, C. M.; DAMIÃO, N. A. “Direitos reprodutivos, aborto e Serviço Social”. 
Serviço Social & Sociedade, n. 132, p. 306–325, maio de 2018. Disponível em: 



 
 

168 
 

https://www.scielo.br/j/sssoc/a/vnGNyx7gwTS4QKvdnBRPP3C/?lang=pt. Acesso em: 
4 jun.2025. 
 
CFESS. 2022. Nota técnica: a importância ética do trabalho de assistentes sociais nas 
diferentes políticas públicas para a garantia do direito à vida das mulheres e para a 
materialização do direito ao aborto legal. Brasília: CFESS. Disponível em: 
https://www.cfess.org.br/arquivos/Cfess2022-Nota-tecnica-aborto-trabalho.pdf. 
Acesso em: 4 jun.2025. 
 
CFESS; CRESS. 2010. Relatório Final do 39º Encontro Nacional CFESS-CRESS. 
Florianópolis: Conselho Federal de Serviço Social, p. 19. Disponível em: 
https://www.cfess.org.br. Acesso em: 23 out.2025. 
 
DINIZ, D.; MEDEIROS, M.; MADEIRO, A. 2017. “Pesquisa Nacional de Aborto 2016”. 
Ciência & Saúde Coletiva, 22(2), p. 653–660. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csc/a/8LRYdgSMzMW4SDDQ65zzFHx/. Acesso em: 4 
jun.2025. 
 
FERREIRA, B. et al. 2024. “Conservadorismo, aborto e o papel do assistente social: 
uma análise histórica e contemporânea”. In: SEMINÁRIO NACIONAL SERVIÇO 
SOCIAL, TRABALHO E POLÍTICA SOCIAL, 5, Florianópolis. Anais Eletrônicos. 
Universidade Federal de Santa Catarina. Disponível em: 
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/261526/PS%20Dias.pdf?sequ
ence=1&isAllowed=y. Acesso em: 4 jun.2025. 
 
FREIRE, P.; TINOCO, R. A. 2013. “A clínica como campo de saber e de cuidado: 
implicações para o ensino médico”. Revista Brasileira de Educação Médica, Brasília, 
DF, 37(3), p. 373-381, 2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbem/a/srYsYnCxkyTBfsZRnc6gwmP/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 4 jun.2025. 
 
FREIRE, R. A.; ZIMMERMANN, K. P. P.; PASSOS, H. 2022. “Aborto legal: qualidade 
da assistência e vivência das mulheres que realizam a interrupção da gravidez”. 
Revista SBPH, São Paulo, 25(2), p. 123-134. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1516-
08582022000200011&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 19 jun.2025. 
 
INSTITUTO DE SAÚDE COLETIVA. 2023. Barreiras de acesso ao aborto legal na 
Bahia no período da pandemia da COVID-19: 2020 e 2021. Salvador: ISC/UFBA. 
Disponível em: http://www.isc.ufba.br/wp-content/uploads/2023/04/Barreiras-de-
acesso-ao-aborto-legal-na-Bahia-RESUMO-EXECUTIVO.pdf. Acesso em: 16 
jun.2025. 
 
LACERDA, M. B. 2019. O novo conservadorismo brasileiro. Porto Alegre, RS: Zouk. 
 



 
 

169 
 

LIONÇO, T.; ALVES, A. C. O.; MATTIELLO, F.; FREIRE, A. M. 2018. “Ideologia de 
gênero”: estratégia argumentativa que forja cientificidade para o fundamentalismo 
religioso. Psicologia Política, Belo Horizonte, 18(43), p. 599–621. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1519-
549X2018000300011&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 19 jun.2025.  
 
MATTOS, M. B. 2020. Governo Bolsonaro: neofascismo e autocracia burguesa no 
Brasil. São Paulo: Usina Editorial. 
 
MISKOLCI, R.; CAMPANA, M. 2017. “‘Ideologia de gênero’: notas para a genealogia 
de um pânico moral contemporâneo”. Sociedade e Estado, Brasília, 32(3), p. 725–
747, set./dez. 2017. Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/se/v32n3/0102-6992-se-
32-03-725.pdf. Acesso em: 19 jun.2025. 
 
MIGUEL, L. F.; BIROLI, F.; MARIANO, R. 2017, jan. O direito ao aborto no debate 
legislativo brasileiro: a ofensiva conservadora na Câmara dos Deputados. Opinião 
Pública, 23(1), p. 230–260. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/op/a/c6f4WXNbjJ6bTV7cn9Kymsb/abstract/?lang=pt. Acesso 
em: 16 jun.2025. 
 
MIRANDA, M. L. C.; SOUZA, M. A. 2020. “Objeção de consciência e aborto legal: 
desafios éticos e legais na prática médica”. Revista Bioética, Brasília, DF, 28(1), p. 45-
54. Disponível em: 
https://revistabioetica.cfm.org.br/revista_bioetica/article/view/2595/2759. Acesso em: 
4 jun.2025. 
 
NETTO, L. E. 2011. “O conservadorismo clássico: elementos de caracterização e 
crítica”. São Paulo: Cortez. 
 
OENNING, T. B.; LEMOS, E. L. S. 2019. Descriminalização do aborto e Serviço Social: 
“questão social” x “questão moral”. In: CONGRESSO PARANAENSE DE 
ASSISTENTES SOCIAIS, 7, Ponta Grossa. Anais Eletrônicos, p. 159-177. Disponível 
em: https://cresspr.org.br/wp-
content/uploads/2022/07/DESCRIMINALIZAC%CC%A7A%CC%83O-DO-ABORTO-
E-SERVIC%CC%A7O-SOCIAL-questa%CC%83o-social-x-questa%CC%83o-
moral.pdf. Acesso em: 4 jun.2025. 
 
ROMIO, C. M. et al. 2015. “Saúde mental das mulheres e aborto induzido no Brasil”. 
Psicologia Revista, São Paulo, 24(1), p. 61-81. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/psicorevista/article/view/24229. Acesso em: 16 
jun.2025. 
 
ROSS, L. J.; SOLINGER, R. 2017. Reproductive Justice: An Introduction. Berkeley: 
University of California Press. 
 

https://www.scielo.br/j/op/a/c6f4WXNbjJ6bTV7cn9Kymsb/abstract/?lang=pt


 
 

170 
 

SOARES, S. R.; SOUZA, E. 2024. “As produções discursivas anti-gênero das igrejas 
neopentecostais e seus rebatimentos para os direitos sexuais e reprodutivos das 
mulheres no governo Bolsonaro”. In: SEMINÁRIO INTERNACIONAL FAZENDO 
GÊNERO, 13, Florianópolis. Anais Eletrônicos. Florianópolis, p. 1-12. Disponível em: 
https://www.fg2024.eventos.dype.com.br/anais/trabalhos/lista. 17 jun. 2025. 
 
SCHIOCCHET, T. et al. 2023. “Objeção de consciência em situações de aborto legal 
no Brasil: como compatibilizar esses direitos?”. Cadernos de Dereito Actual, n. 22, p. 
350–372, 2023. Disponível em: 
https://www.cadernosdedereitoactual.es/index.php/cadernos/article/view/1036. 
Acesso em: 17 jun.2025. 
 
TEIXEIRA, J. B.; BRAZ, M. 2014. Serviço Social e filosofia: o desafio da crítica da 
cultura na formação profissional. Temporalis, Brasília, DF, 28, p. 35-49, jul./dez. 
Disponível em: https://www.abepss.org.br/arquivos/anexos/teixeira-joaquina-barata_-
braz-marcelo-201608060407431902860.pdf. Acesso em: 4 jun.2025. 
 


