
 
 

135 
 

Um passeio pelo álbum visual Bom mesmo é estar debaixo d’água de 
Luedji Luna e por seus abebés1 

 
 

Mileide Dias (UNEB - milleangela@gmail.com) 
Orcid: 0000-0003-4360-1482 

 
 

RESUMO: Este artigo tem como objetivo principal analisar algumas das performances 
artísticas apresentadas no álbum visual Bom mesmo é estar debaixo d’água (2020), da 
compositora e cantora, Luedji Luna. A partir de uma metodologia bibliográfica baseada 
na técnica descritiva-qualitativa, defende-se a importância da representação da mulher 
preta, por meio da Escrevivência, presentificada no centro dessa produção negra 

feminina. Pesquisas de Irina Rajewky (2012) e Florência Garramuño (2014) são 
usadas para embasar a intermidialidade, constatada no álbum quando se convida a 
literatura (e outras artes) para dançar com a canção. Estudos, teorias e críticas da 
pesquisadora Leda Maria Martins (2002), (2021a), (2021b) são usados, a fim de 
embasar o Tempo Espiralar e a Oralitura, princípios cognitivos regentes da potência 
artística negra. A tese Contemporaneidade Periférica de Jorge Augusto Silva (2018) 
ancora questões temporais, além das territoriais. A Escrevivência é asseverada pelas 
palavras de sua criadora, Conceição Evaristo (2020). Constatou-se que, no âmbito 
musical-literário, performances negras femininas, são epistemes da periferia e 
contribuem de forma significativa no trajeto para a restituição da subjetividade de 
mulheres negras, sendo-lhes espelhos.   

 
PALAVRAS-CHAVE: Mulher negra; espelho; Bom mesmo é estar debaixo d’água; 
Luedji Luna.  
  

 
A journey through the visual album Bom Mesmo é Estar Debaixo d’Água 

by Luedji Luna and through her mirrors 
 

ABSTRACT: This article aims to analyze some of the artistic performances presented in 
the visual album Bom Mesmo é Estar Debaixo d’Água (2020) by composer and singer 
Luedji Luna. Using a bibliographic methodology based on a descriptive-qualitative 
approach, the importance of Black women’s representation is highlighted through 
Escrevivência, which is central to this feminine Black production. Research by Irina 
Rajewsky (2012) and Florencia Garramuño (2014) supports the intermediality observed 
in the album, where literature (and other arts) is invited to dance with the song. Studies, 
theories, and critiques by scholar Leda Maria Martins (2002, 2021a, 2021b) underpin the 
concepts of “Spiral Time” and “Oraliture,” cognitive principles guiding the artistic power 
of Black culture. Jorge Augusto Silva’s thesis “Peripheral Contemporaneity” (2018) 
anchors temporal and territorial issues. Escrevivência is reinforced by the words of its 
creator, Conceição Evaristo (2020). It was found that, in the musical-literary field, Black 
women’s performances serve as epistemes from the periphery and significantly 
contribute to the restoration of Black women’s subjectivity, acting as mirrors for them. 
 
KEYWORDS: Black women; mirror; Bom Mesmo é Estar Debaixo d’Água; Luedji Luna. 

 

 
1 Abebé é um objeto, similar a um espelho, de origem iorubá utilizado em rituais das religiões 
de matrizes africanas. Ele se relaciona aos Orixás femininos Oxum e Iemanjá.  

mailto:milleangela@gmail.com


 
 

136 
 

Un viaje a través del álbum visual Bom Mesmo é Estar Debaixo d’Água de 
Luedji Luna y a través de sus espejos 
 
RESUMEN: Este artículo tiene como objetivo analizar algunas de las 
performances artísticas presentadas en el álbum visual Bom Mesmo é Estar 
Debaixo d’Água (2020) del compositor y cantante Luedji Luna. Utilizando 
unametodología bibliográfica basada en un enfoque descriptivo-cualitativo, se 
destaca la importancia de la representación de las mujeres negras a través de 
Escrevivência, que es central en esta producción femenina negra. Las 
investigaciones de Irina Rajewsky (2012) y Florencia Garramuño (2014) 
sustentan la intermedialidad observada en el álbum, donde la literatura (y otras 
artes) es invitada a bailar con la canción. Los estudios, teorías y críticas de la 
académica Leda Maria Martins (2002, 2021a, 2021b) sustentan los conceptos de 
“Tiempo en espiral” y “Oralitura”, principios cognitivos que guían el poder artístico 
de la cultura negra. La tesis de Jorge Augusto Silva “Contemporaneidad 
periférica” (2018) ancla cuestiones temporales y territoriales. Escrevivência se 
ve reforzada por las palabras de su creadora, Conceição Evaristo (2020). Se 
encontró que, en el campo musical-literario, las performances de las mujeres 
negras sirven como epistemes de la periferia y contribuyen significativamente a 
la restauración de la subjetividad de las mujeres negras, actuando como espejos 
para ellas. 

 
PALABRAS CLAVE: Mujeres negras; Espejo; Bom Mesmo é Estar Debaixo 
d'Água; Luedji Luna. 
 
 
Introdução 

 
A voz negra, na história, na literatura, na canção e em diversos outros 

âmbitos, passou e continua passando pelo silenciamento imposto pelos sistemas 

opressores em suas insistentes tentativas de apagar as mais diversas produções 

e/ou contribuições da população negra. Esse processo de apagamento fomenta 

um assujeitamento orquestrado pela voz do colonizador que menosprezou a 

história a negra e suas visões impondo-lhes o olhar europeu como hegemônico 

(Martins, 2021a, p.30.) 

Esse assujeitamento (e/ou apagamento) também pode ser chamado de 

epistemicídio, o assassinato da construção de conhecimentos produzidos por 

pessoas distantes dos autointitulados centros mundiais: Europa e América do 

Norte. As violências iniciadas ao longo das colonizações impostas às pessoas 

sequestradas de África e às ameríndias são perpetuadas até hoje em suas/eus 

descendentes ocasionando a falta de representatividade e a ausência de 

pertencimento. Tais agressões são agenciadas pelos variados racismos e se 



 
 

137 
 

manifestam de diversas formas como: ansiedade, depressão e solidão que 

continuam adoecendo corpos e mentes de pessoas racializadas, pois “o racismo 

e a discriminação afetam o negro não só no plano sociológico, mas também no 

plano psíquico”, como nos afirma Isildinha Baptista Nogueira2. (Nogueira, 2021, 

p. 36).  

Ressalta-se a importância de se conhecer e referenciar a existência de 

diversidades epistêmicas brasileiras, a título de exemplo: as das populações 

originárias; as das pessoas com deficiência; dos grupos LGBTQIAPN+ e tantas 

outras. Esta análise aborda, especificamente, uma produção negra feminina, por 

isso, os saberes e fazeres negro-ancestrais periféricos ocupam o centro desta 

escrita, como uma rota de fuga do logocentrismo3, também, como uma 

possibilidade de colocá-los em territórios nos quais as discussões possam ser, 

por eles, enriquecidas, como é o caso das academias.   

A proposta deste artigo é analisar o álbum visual, Bom mesmo é estar 

debaixo d’água (2020), segundo trabalho lançado pela compositora e cantora 

baiana, Luedji Luna. Essa obra foi lançada também como álbum musical. Ambos 

(visual e musical) são homônimos e chegaram às plataformas de streamings em 

2020, ano no qual a pandemia da COVID-19 estava em um dos seus auges: 

fazendo milhares de vítimas; escancarando as desigualdades sociais; impondo 

um lockdown e intensificando violências físicas e simbólicas, principalmente as 

impostas às mulheres periféricas.4 Nesse contexto de morte, Luedji Luna nos 

convidou ao retorno às nascentes águas uterinas; a um mergulho na força matriz 

das potentes subjetividades negras, as quais afirmam que bom mesmo é estar 

imersas no mar do amor.  

 
2 Isildinha Baptista Nogueira (2021) é mestra em Psicologia Social e doutora em Psicologia 
Escolar, sua tese foi transformada em obra e publicada com o título: A cor do inconsciente: 
significações do corpo negro.  
3 No campo do saber, no uso da razão, do logos, que serve ao padrão canônico ocidental, existe 
um privilégio atribuído ao gênero masculino, o qual exclui os demais conhecimentos que 
subvertem, ou não se encaixam em suas formas. Essa prática foi criticada, e nomeada por 
Jacques Derrida (2014) como “Logocentrismo” em seus estudos sobre a “Desconstrução”.  
4 Na obra: Economia pós-pandemia, pesquisadoras afirmam: “A população pobre, e em especial 
mulheres pobres, entra na pandemia em situação de maior vulnerabilidade econômica [...]” 
(Oliveira, et al., 2020, p.157.). Além disso, mulheres negras, empregadas em casa de família, 
não puderam cumprir o isolamento social, pois foram “convocadas” por suas patroas/patrões a 
seguirem suas jornadas trabalhistas. Os primeiros registros de morte por COVID/19 no Brasil 
são compostos por mulheres que exerciam a função de empregadas domésticas.  



 
 

138 
 

Bom mesmo é estar debaixo d’água (2020), em seu formato visual, tem 

duração de 22 minutos e 59 segundos, apresentando seis das doze faixas da 

sua versal musical. O roteiro, escrito por Luna e dirigido por Joyce Prado, 

desenha um enredo circular composto por elementos da narrativa literária: 

protagonista, tempo e espaço; orquestrados por ritmos variados. Para compor o 

centro da cena ao lado de suas canções, a compositora convida a literatura para 

dançar em suas obras fonográfica e visual, conduzindo à reflexão de que a 

canção e a literatura negras femininas desenham, por meio de corpos negros e 

suas vivências, espelhos repletos de identificação e representações positivas 

para as pessoas negras apreciadoras de sua arte.  

As performances de Luna, enquanto expressões de um corpo da América 

do Sul – portanto, periférico à Europa e à América do Norte –, são formas de 

resistência às normas, aos padrões e às opressões sociais impostas às 

corporeidades negras femininas.   

O fazer literário e musical de mulheres negras denunciam a 

desumanização, a dor, a solidão, o preterimento e outras heranças da 

colonização, mas não permanecem no lugar do sofrimento. Eles também contam 

e cantam a poética potente das identidades de matrizes africanas, a cura, a 

recuperação/o exercício da subjetividade, a beleza, o amor, entre outros 

aspectos que refletem vivências das mulheres negras.     

O convite não foi só à literatura, a compositora baiana também apresenta 

a oralidade em seu álbum visual, tornando-o uma obra intermidiática, ou seja, 

pautada na intermidialidade, tecida com os fios midiáticos, “[...] com um 

cruzamento de fronteiras entre as mídias” (Rajewky, 2012, p. 18). Canção, 

literatura, som, imagem dialogam de forma intermidiática também com a oralitura 

que se presentifica na obra em análise por meio das performances vocais e 

corporais, visto que: “A oralitura é do âmbito da performance, sua âncora; uma 

grafia, uma linguagem, seja ela desenhada na letra performática da palavra ou 

nos volejos do corpo.” (Martins, 2002, p. 88). Esse diálogo é possibilitado por 

meio da escrevivência, conceito metodológico cunhado por Conceição Evaristo 

(2007). 

Ao se inspirarem no que vivem para cantar, escrever e performar, 

artistas/intelectuais negras reverberam a coletividade negra feminina, porquanto: 



 
 

139 
 

“[...] a Escrevivência não é uma escrita narcísica, pois não é uma escrita de si, 

que se limita a uma história de um eu sozinho, que se perde na solidão de 

Narciso.” (Evaristo, 2020, p. 38-39). Assim, a coletividade torna-se traço 

identitário em obras produzidas por mulheres pretas que se tornam espelhos 

para suas semelhantes. 

O fazer-saber artístico/intelectual da mulher negra, que reflete na voz lírica 

e no protagonismo sua imagem e semelhança, nem sempre é acolhido pelo 

cientificismo branco autointitulado o centro do mundo, por isso, as 

artistas/intelectuais pretas escrevivenciam uma episteme própria pautada na 

coletividade e na ancestralidade negras localizadas em territórios tidos como 

marginalizados, como assevera a intelectual e multiartista, Grada Kilomba: “[...] 

contrariando o academicismo tradicional, as/os intelectuais negras/o se 

nomeiam, bem como seus locais de fala e de escrita, criando um novo discurso 

com uma nova linguagem. [...] Escrevo da periferia, não do centro.” (Kilomba, 

2019, p.58-59.) 

Para evidenciar detalhes das performances e da intermidialidade 

imagética presentificadas em Bom mesmo é estar debaixo d’água (2020), este 

artigo expõe algumas das imagens capturadas dessa obra.  

 
I – Digressão sobre território e tempo negro-ancestrais: ajustando os 
espelhos para iniciar o passeio 
 

Bom mesmo é estar debaixo d’água (2020), em seu formato visual, é aqui 

vista e analisada como uma obra-espelho para mulheres negras por se tratar de 

uma produção com protagonismo negro feminino, não só nas participações 

refletidas nos espelhos das câmeras, como também, as dos bastidores. Esse 

álbum foi majoritariamente produzido por corporeidades pretas femininas, por 

isso, antes de iniciar o trajeto analítico, aqui chamado de passeio reflexivo, é 

preciso refletir sobre aspectos dos contextos de produção de uma obra negra 

feminina concebida na contemporaneidade, fato que conduz este artigo a uma 

digressão. 

O primeiro pitstop dessa digressão é para situar aspectos geográficos e 

temporais de uma obra produzida atualmente por mulheres pretas na América 

do Sul. As manifestações artístico-intelectuais produzidas na 



 
 

140 
 

contemporaneidade no Brasil por pessoas racializadas emergem das margens, 

conquistando/retomando territórios, ampliando as fronteiras do cânone ao 

ocupar os centros das cenas com suas estéticas pautadas “num discurso que é 

tão político quanto pessoal e poético [...]” (Kilomba, 2019, p.59.), por vezes, 

subversivas, que refletem ancestralidades e identidades brasileiras de matrizes 

africanas e indígenas. Por serem dotados de representatividade, esses saberes-

fazeres ancestrais, quando levados ao cerne da cena, tornam-se espelhos para 

suas apreciadoras, pessoas também marcadas pelos aspectos raciais, que 

degustam essas obras. Essas produções, por não pertencerem à Europa nem à 

América do Norte, são consideradas periféricas, marginalizadas dos centros 

globais, o que justifica esta digressão geo-temporal.  

Obras produzidas por pessoas negras na contemporaneidade, cujo 

protagonismo é a corporeidade perpassada pelo colorido da pele e demais traços 

que afirmam a negritude, são resultantes das lutas de ancestrais desta terra 

brasileira e de (outros) territórios africanos. São produções hodiernas 

atravessadas por conquistas longínquas, logo, a coletividade nessas 

manifestações se presentifica também como uma maneira de continuar uma 

longa caminhada, honrando quem, abrindo caminhos, veio antes. Dessa forma, 

o conceito de contemporaneidade, definido de maneira homogênea, logocêntrica 

e linear como algo restrito à atualidade, não abraça as ciências ancestrais, que 

além de circularem noutro tempo, também se encontram em territórios 

contestados pelo cientificismo branco-patriarcal-excludente, o qual se 

hegemoniza e se centraliza, tentando restringir a participação das diferentes, 

diversas e distantes manifestações culturais.  

Assim, além do aspecto coletivo e ancestral, é importante ressaltar os 

territórios onde as obras contemporâneas são produzidas, pois, os saberes-

fazeres das pessoas racializadas emergem de seus lugares de origem, seja na 

favela, no terreiro, na rua, na aldeia como nos lembra o pesquisador, Jorge 

Augusto Silva ao afirmar em sua obra, Contemporaneidades periféricas (2018), 

que o conceito de contemporaneidade não é apenas temporal: 

Para nós, antes de tudo, para alargar a ideia e contemporaneidade, 
tornando-a menos homogênea, e incluir nela as produções feitas a partir 
das periféricas, é necessário abandonar a ideia de que o contemporâneo 



 
 

141 
 

é uma noção apenas temporal [...] O contemporâneo, além de temporal, 
é, decididamente, uma noção territorial. (Silva, 2018, p.40) 
 

Ao articular tempo e território ao conceito de contemporaneidade, Silva enxerga 

e ilumina a diversidade de espaços criados e protagonizados por pessoas 

racializadas. Nesses lugares, o conhecimento, além de ser produzido, é 

transmitido. Infelizmente, nem sempre esses territórios são vistos, tampouco, 

aceitos como científicos, por serem considerados periféricos e justamente por 

serem produzidos por corpos não-brancos.  

Enxergar a contemporaneidade como territorial, plural e diversa se 

potencializa por sua capacidade de tornar “lugares insuspeitos como um terreiro, 

ou uma aldeia, um bar, ou uma penitenciária, num território potente de produção” 

(Silva, 2018, p.40). Esse olhar, diferentemente do branco-patriarcal-excludente, 

alcança os saberes-fazeres negros e das demais diversidades, considerando-os 

como conhecimento, possibilitando a criação de mais espaços nos quais o 

protagonismo das subjetividades transgressoras, – as diversidades de raça, 

gênero, classe, sexualidade – podem existir de forma digna, plena e potente.  

 Dessa forma, a coletividade, a ancestralidade, o tempo e o território 

periféricos são aspectos potencializadores que se presentificam nas obras 

produzidas por pessoas negras na contemporaneidade como ocorre com o 

álbum a ocupar a centralidade desta escrita. Produzir performances 

contemporâneas cujo centro são corpos periféricos é dar continuidade a lutas 

ancestrais orquestradas pelas periferias de hoje, somadas às de outrora, 

vislumbrando as do devir num tempo espiralar (Martins, 2021b) contra o 

assassinato dos saberes-fazeres negros. Sobre a importância da performance 

na luta contra o epistemicídio, Leda Maria Martins (2002) afirma:  

As performances rituais afro-americanas, em todos os seus elementos 
constitutivos, oferecem-nos um rico campo de investigação, 
conhecimento e de fruição. Por meio delas podemos vislumbrar alguns 
dos processos de criação de muitos suplementos que buscam cobrir 
faltas, vazios e rupturas das culturas e dos sujeitos que aqui se 
reinventaram [...]. (Martins, 2002, p.70-71)  
 

A pesquisadora trata especificamente da performance ritual, porém seus estudos 

podem ser relacionados também à artística. Historicamente, as obras negras 

foram relegadas às margens sociais, mas conquistam, ocupam e criam centros, 

preenchendo lacunas forjadas pelo olhar hegemônico daqueles que sempre 



 
 

142 
 

tiveram acessos facilitados, aqueles que se autointitularam os senhores da 

história, da canção, da literatura, das produções classificadas por eles como 

canônicas.  

Para evitar que os conhecimentos  negros sejam assassinados, uma vez 

que eles são desconsiderados e deslegitimados pelo cientificismo europeu 

autointitulado dono dos saberes, é necessário cuidar da identidade negra 

ancestral, criando aparatos teóricos próprios, não permitindo perder de vista a 

ideia de que os espelhos para a negritude atravessam os tempos e são 

atravessados por essa ancestralidade; eles não seguem a cronologia cartesiana 

nem se originam em espaços excludentes; são pautados nas narrativas e 

filosofias africanas, não na mitologia grega, como assevera Conceição Evaristo 

(2020):  

A Escrevivência é uma escrita que não se contempla nas águas de 
Narciso, pois o espelho de Narciso não reflete o nosso rosto. E nem 
ouvimos o eco de nossa fala, pois Narciso é surdo às nossas vozes. O 
nosso espelho é o de Oxum e de Iemanjá. Nos apropriamos dos abebés 
das narrativas míticas africanas para construirmos os nossos aparatos 
teóricos para uma compreensão mais profunda de nossos textos. 
(Evaristo, 2020, p.38) 
 

O fazer artístico-intelectual negro, potencializado pela escrevivência, amplia 

alguns preceitos presentes nos discursos externos à negritude, para inserir 

personagens, vozes líricas, corporeidades negras e suas performances 

possibilitando representatividade positiva para pessoas racializadas.  

É importante ressaltar: antes de iniciar o processo de tornar-se negra, a 

pessoa atravessada por aspectos raciais, comumente, precisa enfrentar 

algumas dificuldades orquestradas e/ou fomentadas pela hegemonia branca-

patriarcal-excludente que se autorizou a realizar descrições, repletas de 

distorções, acerca do corpo negro, sobretudo, o feminino.  

Mais um pitstop desta digressão dar-se por meio de uma passagem 

superficial pelas historiografias musical e literária brasileiras. Na primeira, é 

possível encontrar letras de canções nas quais o corpo negro feminino é exposto 

de forma pejorativa, hipersexualizada, como alvo de violências naturalizadas. Na 

literária, constata-se em seu centro obras que desenham personagens pretas 

não só de forma objetificada, como também, animalizada, por meio de um olhar 



 
 

143 
 

externo, distante da cor, bem perto dos racismos e visando o lucro, como manda 

o neoliberalismo.  

É necessário lembrar: durante muito tempo, à população negra não era 

permitida a educação formal, fato que pode ter dificultado o acesso das pessoas 

negras à literatura, seja como público apreciador, seja como autoria. Além disso, 

embora essa parcela populacional esteja diretamente ligada às mais diversas 

criações musicais, não era considerada – pelos críticos do mercado fonográfico 

– apreciadora da “boa música”. Após conquistar o acesso às obras literárias foi 

possível se deparar com personagens e vozes líricas negras distantes de seus 

espelhos, os quais refletem suas belezas.  

Nesse processo de ouvir músicas e ler textos cujo fazer desumanizava a 

aparência negra, um grande estrago se fez, pois não havia identificação entre a 

mulher negra descrita nas obras e a mulher negra apreciadora das obras (tanto 

musical como literária). Então, com quem ela iria se identificar? “Assim é que, 

para se afirmar ou para se negar, o negro toma o branco como marco 

referencial.” (Souza, 2021, p. 56), responde-nos Neusa Santos Souza, 

psicanalista negra brasileira autora da obra Tornar-se negro (2021). 

 É preciso se ver para se reconhecer, todavia, quando se encontra esse 

desenho desumanizado, a mulher negra é conduzida a uma distorção, e a uma 

negação de sua identidade. É muito difícil querer se identificar com “o feio”, com 

“o sujo”, com “o inferior”, com “o animalesco”, com “o exótico” e tantos outros 

estereótipos impostos à negritude. Sobre a formação da identidade negra, Muniz 

Sodré (2000) afirma: 

Com referência ao negro, a mídia e a indústria cultural constroem 
identidades virtuais, não só de negação e de recalcamento, mas também 
de um saber de senso comum alimentado por uma longa tradição 
ocidental de preconceitos e rejeições. Da identidade virtual nascem os 
estereótipos e as folclorizações em torno do indivíduo de pele escura. 
(Sodré, 2000, p. 246.) 
 

Infelizmente, os aparatos coloniais/neocoloniais desenharam pessoas negras 

nas literaturas, nas canções e nas programações televisivas de forma distorcida 

durante muito tempo. A título de exemplos, no âmbito literário, encontra-se a 

obra Meninos do engenho (1960) de José Lins do Rego, que retrata a mulher 



 
 

144 
 

negra como subserviente chegando a ser comparada a um animal5; no cenário 

fonográfico é possível encontrar marchinhas de carnaval (bem como muitos 

outros gêneros musicais) com letras ofensivas às características do corpo negro 

feminino, como ocorre em Fricote (1985)6, escrita por Luiz Caldas e Paulinho 

Camafeu; na cena televisiva, novelas retrataram a mulher negra como “escrava” 

e/ou subalternizada, além delas, há também o programa As Mulatas do 

Sargentelli7, que expunha mulheres negras em trajes minúsculos, apresentando-

as como quem tinha o “corpo” escultural e muito samba no pé. É possível 

imaginar o poder dessas representações negativas em causar estragos na 

autoestima das mulheres negras apreciadoras da literatura, música e da 

televisão.  

O “saber de senso comum alimentado por preconceitos e rejeições”, 

sinalizado pelo intelectual Sodré (2000), é chamado por Souza (2021) de mito 

negro. Para a psicanalista, o mito seria “um discurso – verbal ou visual – uma 

forma de comunicação [...] que objetiva escamotear o real, produzir o ilusório, 

negar a história, transformá-la em ‘natureza’” (Souza, 2021, p.54). A 

pesquisadora segue asseverando:  

O mito negro se constitui rompendo uma das figuras características do 
mito – a identificação – e impondo a marca do insólito, do diferente. [...] 
A representação do negro como elo entre o macaco e o homem branco 
é uma das falas míticas mais significativas de uma visão que o reduz e 
cristaliza à instância biológica. Essa representação exclui a entrada do 
negro na cadeia de significantes, único lugar de onde é possível 
compartilhar do mundo simbólico e passar da biologia à história. (Souza, 
2021, p. 55 e 57)  

 
O mito negro está presente em muitas obras literárias que foram, durante muito 

tempo, consideradas canônicas; povoa muitas das canções ouvidas durante a 

 
5 Na obra Meninos do engenho (1960), ao falar sobre mulheres pretas que conviveram com sua 
família, o narrador afirma: “Maria Gorda, Generosa, Galdina e Romana. O meu avô continuava 
a dar-lhes de comer e vestir. E elas trabalhavam de graça, com a mesma alegria da escravidão. 
As suas filhas e netas iam-lhes sucedendo na servidão, com o mesmo amor à casa-grande e a 
mesma passividade de bons animais domésticos.” (Rego, 1960, p. 53). 
6 A canção canta: “nega do cabelo duro/que não gosta de pentear” (Caldas, 1985).  
7 O conhecimento acerca do programa televiso As Mulatas do Sargentelli foi possibilitado a partir 
da apresentação do resumo expandido: A mulher negra na perspectiva da representação da 
mulata do Ziriguidum realizada por suas autoras Almunita dos Santos Ferreira Pereira e Carla 
Figueira de Souza durante o III Decolonialidade, Feminino & Negritude ocorrido entre os dias 18 
e 19 de dezembro de 2024. O evento foi organizado pelo Grupo de Pesquisa De(s)colonizando 
mentes femininas em territórios Afrodiaspóricos: Construção coletiva de nova metodologia do 
Centro Latino-Americano de Estudos em Cultura (CLAEC). 



 
 

145 
 

formação da população brasileira; faz parte da estrutura da sociedade como se 

fosse uma de suas instituições, pois é socialmente aceito e compõe parte 

fundamental do racismo à brasileira (Lélia Gonzalez, 2018)8. Mas, da mesma 

forma que o olhar externo e/ou descomprometido pode distorcer, um olhar 

interno tem a potência de representar, de forma positiva, as pessoas negras 

refletindo suas potencialidades.  

As produções negras conscientes e comprometidas com as causas raciais 

são formas de desfazer o mito negro, reescrevendo/redesenhando/recantando 

as identidades virtuais (Sodré, 2020), apresentando um novo espelho a homens 

e a mulheres negras com uma representação verossímil à sua beleza ancestral. 

Quando a população negra, por meio das performances de suas/eus 

semelhantes, consegue se enxergar e se reconhecer ela se permite restituir sua 

subjetividade negada; olha-se no espelho contemplando sua beleza e 

intelectualidade. É de uma potência sem igual o que se ver; uma visão 

incomparável, singular e ao mesmo tempo, coletiva, pois nessa contemplação, 

ver-se também a ancestralidade negra escrevivida na corporeidade negra a 

performar.   

 

II – Espelho, espelho nosso!   
 

Nas performances do segundo trabalho da compositora e cantora baiana, 

Luedji Luna, o espelho é presente, tanto de forma concreta – enquanto objeto 

que compõe a cena – como em sua forma metafórica – o protagonismo de 

mulheres negras. Tanto no álbum visual, como no musical, a intelectual/artista 

convida vozes-mulheres9 do tempo presente e do passado para juntas tecerem 

uma rede costurada com negroafeto e simbologias de matrizes africanas. Assim, 

num tempo-território abraçado pelas contemporaneidades periféricas (Silva, 

2018), munidas pela coletividade ancestral, essas vozes-mulheres alargam e 

pluralizam enredos outrora escritos pelo olhar branco-patriarcal-excludente.   

 
8  “Racismo à brasileira” é uma expressão utilizada por Kabengele Munanga (2017), e que já 
havia sido mencionada em análises de Lélia Gonzalez entre as décadas de 80 e 90. (2018, p. 
322), (2020, p. 127). Em resumo, o “racismo à brasileira” desvela, que no Brasil, o racismo é 
constantemente praticado, nunca assumido, sempre negado, por isso, no Brasil se constata a 
existência da prática (racismo), mas não dos agentes (pessoas racistas).  
9 Vozes-mulheres é o título de um poema de Conceição Evaristo presente na obra Poemas da 
recordação e outros movimentos (2017) mas aqui ele se torna um aparato teórico.  



 
 

146 
 

É por meio da intermidialidade que o diálogo entre canção e imagem se 

torna possível, convidando também dois textos poéticos. O primeiro, A noite não 

adormecem nos olhos das mulheres, escrito pela literata e pesquisadora, 

Conceição Evaristo (2017). O segundo, Quase10, escrito pela artivista, cantora, 

compositora e poetisa, Tatiana Nascimento (2020). Os dois são interpretados 

pelas vozes de suas autorias. Convidar a literatura, a imagem, a voz oralizada 

para juntas ocuparem o centro da cena é romper com os moldes já 

preestabelecidos aos corpos negros femininos, extrapolando os (não) espaços 

impostos a essa corporeidade, escrevivenciando enredos próprios na primeira 

pessoa do plural. Mais uma vez, Conceição Evaristo é aqui convidada para 

enfatizar a potência da escrevivência:  

  

Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como um ato de 
escrita das mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, 
desfazer uma imagem do passado, em que o corpo-voz de mulheres 
negras escravizadas tinha sua potência de emissão também sob o 
controle dos escravocratas, homens, mulheres e até crianças (Evaristo, 
2020, p. 30).    
 

A participação negra feminina nos trabalhos de Luedji Luna é intensa e 

recorrente. Além das duas já mencionadas, há também a escritora Cidinha da 

Silva, a cantora e poeta baiana, Dejanira Rainha Santos Melo, e da cantora e 

compositora, Marissol Mwaba. Essas apresentam coautoria nos álbuns Bom 

mesmo é estar debaixo d’água (2020) e algumas estiveram presentes também 

no trabalho anterior da compositora Um corpo no mundo (2017). Como já 

mencionado, o roteiro para o álbum visual foi escrito pela própria Luedji, com a 

direção de Joyce Prado, além disso, a fotografia é de Nuna Nunes, profissionais 

negras. A obra conta também com um elenco de atrizes pretas, entre essas, uma 

menina.  

Bom mesmo é estar debaixo d’água (2020) é uma produção 

negrocentrada: a periferia da periferia ocupando o centro da cena. Com essa 

obra, mulheres negras conseguem se enxergar sem aquela distorção violenta 

encontrada na visita às historiografias literária e musical.  

 
10 O poema Quase não será analisado em neste artigo.  



 
 

147 
 

Até o momento, este artigo citou o espelho enquanto refletor de beleza e 

potencialidades negras, porém é preciso abordá-lo também como um 

mecanismo por meio do qual seja possível, refletir a necessidade de cura da 

população negra, porquanto, seria difícil passar pelas violentas e opressivas 

consequências do colonialismo sem feridas. Por meio das performances de 

Luedji, intermidiadas com vozes-mulheres da literatura, da canção e de outras 

artes, mulheres negras podem se olhar e dizer: “espelho, espelho nosso!”, e 

antes que lhe perguntem, ele já mostra ser a beleza negra incomparável. Não se 

trata de avistar perfeição, por meio dele é possível ver – para tratar – as feridas 

causadas pelas violentas heranças da colonização. 

 
III – Da solidão ao pertencimento:  trajetória da mulher negra 
  

Águas cristalinas, peixes, corais, algas no oceano e ondas quebrando ao 

mar movimentam as primeiras imagens expostas no álbum visual em análise. 

Essas cenas, desenham o convite à imersão, ao mergulho e a uma travessia no 

mar interior. Elas abrem espaço à Uanga, primeira canção, que, por alguns 

instantes, é acompanhada também pelo som de batimentos cardíacos e entoada 

na voz, inicialmente à capela, de seu compositor, o escritor e poeta, Lande 

Onawale.  

Em seguida, a música recebe os sons de atabaques: rum e rumpi, tocados 

por aguidavis em uma das mãos do percussionista, Totó Cruz. Esses primeiros 

momentos anunciam o tempo e o território ancestrais, presentes em Bom mesmo 

é estar debaixo d’água (2020). O mar é o ponto de partida das pessoas 

sequestras em África e de chegada da ancestralidade negra no Brasil; é o 

cenário da primeira e da última cenas (figuras 01 e 07) – gravadas no Quênia – 

com protagonista da obra em análise, marcando assim a circularidade temporal 

na travessia dos corpos negros diaspóricos.  

Uanga, canção preâmbulo do enredo circular presente no álbum visual de 

Luna, canta-nos um feitiço: “O amor é coisa que moi muximba11/E o mesmo que 

 
11 “Muximba” e “Uanga” são palavras derivadas do Kimbundo, um dos idiomas pertencentes ao 
tronco linguístico Bantu falado em Angola. A primeira, significa coração. Já para “Uanga”, a 
principal significação encontrada é feitiço. O Tata Kambondo Kasulembê nas comunicações em 
suas redes e mídias sociais nos afirma: “Precisamos lembrar que boa parte destes dicionários 
disponíveis no mercado, foi produzida por padres/missionários, assim sendo, devemos entender 



 
 

148 
 

faz curar” (Luna, 2020). A ideia de uma circularidade, envolvendo o amor a ser 

cantando e contado nas performances, já se apresenta na abertura. Essa curva 

não se presentifica apenas na primeira canção. Em toda obra, tanto nas imagens 

como nas letras/sons, é possível perceber o tempo espiralar: 

 

O tempo ancestral não se contém nos limites de uma linearidade 
progressiva, em direção a um fim e a um páthos inexauríveis, e nem se 
modula em círculos centrípetos fechados de repetições do mesmo. Em 
suas espirais tudo vai e tudo volta, não como uma similaridade especular, 
uma prevalência do mesmo, mas como instalação de um conhecimento, 
de uma sophya que não é inerte ou paralisante, mas que cineticamente 
se refaz e se acumula no Mar-Oceano indeterminado do tempo ancestral 
[...] um em si mesmo, íntegro e pleno, cuia recheada por instâncias de 
presente, de passado e de futuro, sem elisão, sem forclusão, sem 
sobressaltos, sem fim dos tempos. Um tempo espiralar. (Martins, 2021b, 
p.206. Grifo nosso.)  

 
Esse tempo espiralar evidenciado pela pesquisadora não está dissociado de um 

lugar, pois para ser presente, passado e futuro é preciso povoar um espaço, um 

território, um corpo. Nas imagens do álbum, o tempo é marcado pela 

circularidade que se desenha na territorialidade da ancestralidade negra 

brasileira. O cenário e as cenas iniciais retornam em outros momentos da 

performance marcando um encontro espiralar; o corpo-personagem – mais um 

território ancestral – é o de uma mulher negra, performado pela própria 

compositora e roteirista, Luedji Luna, que aparece na maioria das cenas trajada 

de vermelho.  

 
que muitas palavras trazem uma conotação colonialista.” (Silva, 2022) O mesmo intelectual 
continua nos informando que nos Candomblés de Angola a palavra “uanga” é proferida em 
alguns cânticos, entretanto, em sua maioria, ela nos remete aos sentidos de: "estar encantado", 
"sentir-se maravilhado", "em estado de êxtase". Em nossa escrita, “Uanga” distancia-se da leitura 
colonizadora, sendo lida aqui como um feitiço curador. Tata Kasulembê, cujo nome de registro é 
Alexandre Sousa da Silva, foi confirmado para Lembá pelo Caboclo Lavizaura em 1996 passando 
a atuar como Tata Kambondo e Xicarangoma na Casa de Cultura Lode Apará, em Santa Luzia, 
MG. Criador da página Tata Kasulembe por meio da qual promove a cultura Kongo-Angola 
compartilhando saberes tradicionais e fomentando o respeito às religiões da diáspora africana. 
De acordo com a ementa apresentada no site da UFMG para o segundo semestre de 2024, o 
Tata Kasulembê integra o Programa de Formação Transversal em Saberes Tradicionais na 
composição do quadro de docentes da disciplina Saberes Tradicionais – Cosmociências: 
Saberes Ancestrais Afrodiaspóricos – Circularidades Intergeracionais.  
 
 
 
 
 



 
 

149 
 

 
Figura 01 – Cena que apresenta a protagonista mirando o mar aos 4 min 02s (Luna, 

2020). 
 

Na segunda canção, a personagem aparece nas areias de uma praia em 

Quênia. O vestido vermelho, o qual ela está trajada, apresenta tonalidade 

escura, lembrando-nos o tom do sangue da ancestralidade negra derramado ao 

mar. É justamente para o mar que essa mulher negra a protagonizar a cena está 

mirando como quem olha a partida de entes queridos; como quem se olha. O 

oceano também é um espelho para pessoas negras em diáspora.  

Com semblante sério, fechado, a corporeidade negra no centro da cena 

se impõe ante a Tirania – título da segunda canção, ora analisada, composta por 

Luedji Luna e Ravi Landin – da comercialização de pessoas africanas 

escravizadas concretizada a partir de viagens marítimas. A alternância das 

imagens – corpo e mar –, o vai-e-vem das ondas e o recurso de avançar/recuar 

as cenas evidenciam a circularidade do tempo na performance, pois “nas espirais 

do tempo, tudo vai e tudo volta...” (Martins, 2021b.)  

Quando o corpo em performance se vira, com um corte de cena, ocorre 

uma transição para a Bahia de to mar de Salvador-BA, mais um lugar por onde 

a ancestralidade negra brasileira percorreu. Nesse ponto, já estamos a navegar 

pela terceira canção, Chororô, composição de Lueji Luna e François Muleka. A 

cena redesenha um dos itinerários do sequestro e da comercialização de 

populações africanas em diásporas. As cenas conduzem as pessoas 

telespectadoras a Santo Antônio Além do Carmo e ao Pelourinho, bairros 

soteropolitanos.  



 
 

150 
 

  A protagonista volta à cena, trajada com outro vestido vermelho, 

maquiada com brilho, ornada com acessórios. A impressão é que ela busca algo 

ou alguém. A mulher caminha pelas ruas do Pelourinho num evento que se 

assemelha a um carnaval.  Nesse ambiente social, o corpo performa danças, 

interações, sorrisos artificiais. Em determinado momento, ainda na rua, ficando 

frente a um espelho, um semblante preocupado e sério é, por instantes, refletido. 

Esse pequeno período dura pouco tempo, mas diz muito. A personagem olha 

seu reflexo da mesma forma como a sociedade a descreve, e sem demora, o 

riso retorna, no que chamamos aqui de performance cotidiana. A voz lírica 

presente nesta canção – Chororô – expressa a lamentação pelas precariedades 

impostas à vida de uma mulher interseccionada – que carrega as intersecções 

de gênero, raça e classe. Ela lamenta não ter acesso a aspectos de ordem 

econômica, mas sobretudo, emocional. Do dinheiro ao amor ela não tem, 

conforme versa a letra: “Não tenho um amor que me ame [...]/Não tenho dinheiro 

no banco/Nem guardado nalgum canto/Quase que não tenho nada”. (Luna, 

2020)  

 
Figura 02 – A protagonista olhando-se em um espelho numa festa de rua em Salvador/BA. 

Imagem apresentada no álbum visual aos 5 min 31s. (Luna, 2020). 

 
Durante a performance, ao longo da canção Chororô, o corpo negro 

feminino desfila entre as pessoas, agradece, é olhado por e samba com homens 

e mulheres, interage com uma criança, mas reaparece sempre solitário, não 

encontra entre os transeuntes da multidão o pertencimento12. Nos momentos em 

 
12A falta de pertencimento já havia sido retratada por Luedji no videoclipe da canção Um corpo 
no mundo (2017) em álbum homônimo. A grande diferença é que nesse primeiro trabalho o corpo 



 
 

151 
 

que a performance do cotidiano se deixa desvelar por baixo dos adereços 

carnavalescos, o sentimento é de desarranjo. A bela de pele negra e cabelos 

crespos parece buscar no espelho o reflexo do ideal branco de beleza, o Narciso.  

Em alguns momentos, a face feminina em performance expressa 

insatisfação e cansaço. A personagem recua, apoia o corpo numa parede como 

quem tenta tomar fôlego, retorna à multidão, mas não se movimenta. Ela fica 

parada, as pessoas continuam se movimentando ao seu redor. As cenas são 

aceleradas e o corpo ao centro parece estático. As ações se repetem 

aceleradamente no vídeo. A sensação é de que uma mulher está passando 

despercebida, como se aquele corpo não estivesse ali, mas ele está. É o cerne, 

“tem cor, tem corte, e a história do meu lugar...”, como canta Leudji Luna em Um 

corpo no mundo (2017).  

É possível afirmar que o álbum visual denuncia a invisibilidade imposta ao 

corpo negro feminino e a falta de importância da sociedade diante das 

necessidades da mulher negra, a qual tenta se inserir no meio social, ver-se 

obrigada a mascarar suas dores, forjando e performando interações, bebendo e 

dançando, buscando no espelho um reflexo que não é o seu, na tentativa 

exaustiva de se encaixar, porém não é acolhida, não há para ela o elo, o 

pertencimento, o cuidado. A solidão imposta à mulher negra, enquanto uma das 

heranças coloniais, tem como uma de suas explicações a segregação de 

nossas/os ancestrais, como explica Kilomba:  

 

O choque terrível da separação e da dor violenta de se privar do elo com 
a comunidade, tanto dentro como fora do continente, são experiências de 
ruptura que transmitem a definição clássica de trauma. O 
desmembramento dos povos africanos simboliza um trauma colonial, 
pois trata-se de uma ocorrência que afetou tragicamente não apenas 
aquelas e aqueles que ficaram para trás e sobreviveram à captura, mas 
sobretudo aquelas e aqueles que foram levadas/os para o exterior e 

escravizadas/os. (Kilomba, 2019, p.207.) 
 

 
negro feminino narra a solidão da mulher preta nordestina em solo sudestino. Já no segundo 
álbum, o território geográfico é o soteropolitano. Salvador é o território com maior porcentagem 
de pessoas negras fora do continente africano. Cabe lembrar: na capital baiana, 80,8% da 
população é autodeclarada negra de acordo com a Superintendência de Estudos Econômicos e 
Sociais da Bahia (SEI, 2023), porém, isso não significa a inexistência do racismo nesse espaço. 
Infelizmente, algumas artistas pretas nordestinas se viram obrigadas a buscarem visibilidade no 
Sudeste. 
 



 
 

152 
 

A personagem, ainda no centro histórico de Salvador, caminha pelas ruas, 

coloca um adereço carnavalesco na contínua tentativa de performar uma alegria 

que não lhe parece pertencer, tampouco a faz se sentir parte da multidão a 

festejar em um bairro cuja história é marcada pela presença negra. A canção a 

tocar nessa cena é Ain't got no. A produção evoca mais uma potente voz preta, 

a da pianista, compositora e cantora, Nina Simone que reverbera uma força 

ancestral. Embora tenha sido escrita e musicada por três homens13, essa canção 

ganhou notoriedade por meio da versão interpretada por Nina Simone.  

Ainda recuada da multidão, a exaustão da personagem é externalizada 

entre um suspiro e uma pseudogargalhada. Às mulheres negras, nas 

“performances cotidianas” que são obrigadas a assumirem, são impostas as 

fantasias de guerreiras, supermulheres, de fortes, e isso as desumaniza, tirando-

lhes, entre outras coisas, o direito de serem cuidadas. A mulher negra, que no 

carnaval vive a fantasia de ser rainha, no dia a dia sofre por ser alvo de violências 

diversas, como: a miserabilidade, a solidão, as jornadas duplas/triplas exaustivas 

de trabalho, os racismos, o machismo, entre outras.  

 
Figura 03 – Os olhos da protagonista refletidos no espelho. Imagem apresentada no 

álbum visual aos 8 min 34s. (Luna, 2020) 
 

A imagem dos olhos ainda sob a máscara transbordando lágrimas é 

cortante. O cansaço de quem, performou força, tentou ser aceita, precisou 

segurar o choro, mas conta apenas com a solidão é desumano e desumanizador. 

Ao chegar em seu aposento, quando onde pode parar de forjar, a personagem 

 
13 De acordo com o site Pintando Música (2010) Ain't Got No, foi escrita por Galt MacDermot 
(1928-2018), James Rado (1932-2022) e musicada por Gerome Ragni (1935-1991), para o 
musical Hair: The American Tribal Love-Rock Musical (1967). Nina Simone aglutinou duas 
canções (Ain't Got No e I Got Life) de Hair de modo a parecer uma única.  
 



 
 

153 
 

desaba e o choro jorra diante do espelho. Ao tirar a máscara – adereço 

carnavalesco – a mulher parece se desfazer também da obrigatoriedade de 

mascarar seus sentimentos. A destituição da humanidade negra é um dos mais 

potentes aparatos coloniais/neocoloniais, pois ela nega possibilidade do 

cuidado, amparo, acolhimento e de deixar transparecer as necessidades 

inerentes à condição humana. A escravidão, ao sequestrar as corporeidades 

negras africanas, roubou-lhes a subjetividade. E os sistemas 

capitalista/neocapitalista continuam fomentando esse roubo e lucrando bastante 

em todo esse processo.    

 
Figura 04 – A protagonista tirando a máscara. Imagem apresentada no álbum visual 

aos 8 min 36s. (Luna, 2020) 

 
 Depois de curvar seu corpo para lavar o rosto, a mulher negra se reergue 

e se olha no espelho. Há nesse momento uma desvelação profunda. O 

semblante agoniado vai se ternurando, ela acaricia sua face, apreciando-se 

como se nunca tivesse reparado seus belos traços, contemplando-se como se 

fosse a primeira vez. A busca por Narciso parece ter sido encerrada; ela já não 

usa mais os espelhos que a sociedade lhe impõe. Como no conselho (já exposto) 

de Conceição Evaristo, a personagem se apropria dos abebés de Oxum e de 

Iemanja, tornando-se protagonista, mulher, senhora de suas vontades, autora de 

seu enredo, irmã de suas semelhantes, como continuar a asseverar Evaristo:  

 
No abebé de Oxum, nos descobrimos belas, e contemplamos a nossa 
própria potência. Encontramos o nosso rosto individual, a nossa 
subjetividade que as culturas colonizadoras tentaram mutilar, mas ainda 
conseguimos tocar o nosso próprio rosto. E quando recuperamos a nossa 
individualidade pelo abebé de Oxum, outro nos é oferecido, o de Iemanjá, 
para que possamos ver as outras imagens para além de nosso rosto 
individual. Certeza ganhamos que não somos pessoas sozinhas. Vimos 



 
 

154 
 

rostos próximos e distantes que são os nossos. O abebé de Iemanjá nos 
revela a nossa potência coletiva, nos conscientiza de que somos capazes 
de escrever a nossa história de muitas vozes. E que a nossa imagem, o 
nosso corpo, é potência para acolhimento de nossos outros corpos. 
(Evaristo, 2020, p. 39). 

 

Ao se contemplar bela, potente, singular e múltipla, a mulher, mirando-se 

no abebé, parece exalar amor à imagem antes não enxergada. Nesse ponto, a 

obra artística anuncia uma virada, preambulada pela performance vocal calma e 

terna de Conceição Evaristo recitando A noite não adormece nos olhos das 

mulheres (2017), poema escrito por ela em memória à Beatriz Nascimento. É 

nesse momento que a intermidialidade se intensifica, pois surge a palavra falada. 

Assim, a produção do álbum visual, que já vinha inovando com arte fonográfica 

e imagética, rompe mais uma barreira quando insere também a literatura 

oralizada em seu âmago, ainda mais por se tratar de um fazer literário regido 

pela força da escrevivência e da oralitura, as quais contestam, reatualizam e 

ressignificam os espaços literário e musical, outrora negados, e ainda tão 

excludentes à mulher preta.  

Por “entrecruzar alguns meios midiáticos” (Rajewky, 2012, p. 18), Bom 

mesmo é estar debaixo d’água (2020) aglutina potências temporais, territoriais e 

artísticas de distintas vertentes, entrando assim na categoria que Florência 

Garramuño (2014) chama de arte inespecífica:  

 

 Na aposta no entrecruzamento de meios e na interdisciplinaridade, é 
possível observar uma saída da especificidade do meio, do próprio, da 
propriedade, do enquanto tal de cada uma das disciplinas, uma expansão 
das linguagens artísticas que desborda os muros e barreiras de 
contenção. [...] Não pertencimento à especificidade de uma arte em 
particular, mas também, e sobretudo, não pertencimento a uma ideia de 
arte como específica. Seria precisamente porque a arte das últimas 
décadas teria abalado a ideia de uma especificidade, além da 
especificidade do meio, que cada vez há mais arte multimídia ou o que 

poderíamos chamar de ‘arte inespecífica’ (Garramuño, 2014, p.7.) 
 

As análises de Garramuño (2014) corroboram com as de Jorge Augusto Silva 

(2018), no que se refere às produções da contemporaneidade e suas 

contribuições no alargamento dos padrões artísticos e seus parâmetros 

canônicos que barreiram as artes periféricas.  



 
 

155 
 

 Retomando o poema evaristiano, pelo título – A noite não adormece nos 

olhos das mulheres – já é possível inferir que o cansaço imposto ao feminino 

será abordado no corpo do texto. As mulheres não têm descanso: antes de sair, 

precisam revisar a roupa, o batom, a bolsa; são alvo de olhares na rua, nos 

bares, no trabalho; não podem fechar os olhos à misoginia; cochilar nos 

transportes públicos pode ser sinônimo de deixar o corpo exposto ao risco; a 

mãe não dorme enquanto o/a filho/a não volta ao lar. Seja no espaço público ou 

privado, o corpo feminino está em constante estado de vigília.  

Mas a escrevivência enxerga antes e além da dor; assim como a água, 

nela, o amor sempre encontra seu caminho. Portanto, não só de cansaço vive 

uma mulher negra. A voz poética do texto corporifica a potência da coletividade 

negra feminina, e já não se trata da força desumanizadora imposta pelo olhar 

externo à periferia/ao corpo negro, e sim, aquela humanizadora; restituidora de 

subjetividade; geradora de vida. A escrita evaristiana consegue conduzir suas 

leitoras ao reencontro com suas identidades.  

Durante a performance de Bom mesmo é estar debaixo d’água (2020), a  

corporeidade negra feminina, solitária na multidão no Pelourinho, é acordada 

pelas palavras evaristianas que a lembram da importância de seu corpo para a 

manutenção da vida:  

 

A noite não adormece 
nos olhos das mulheres 
vaginas abertas 
retêm e expulsam a vida 
donde Ainás, Nzingas, Ngambeles 
e outras meninas luas 
afastam delas e de nós 
os nossos cálices de lágrimas.  
(Evaristo, 2017, p. 26-27) 
 

Maternar é uma condição que pode extrapolar as opressões sociais. Um objeto 

sexual não consegue ser mãe; a mercadoria de baixo preço não consegue 

maternar; um corpo ferido por diversas violências, caso não se cure, apenas as 

reproduzirá. Diferente das distorções provocadas pelos textos e canções escritos 

pelo olhar branco-patriarcal-excludente, no qual a mulher negra era descrita sem 

aspectos humanos, a literatura e a canção negras contemporânea potencializam 

essa humanidade.  



 
 

156 
 

Quando Conceição Evaristo, mulher preta, escreve um poema a sua 

semelhante com uma voz lírica instituída da potência de “reter e expulsar a vida”, 

ela entrega, às apreciadoras dessa escrita, ababés nos quais estão refletidas 

suas subjetividades; por meio dos quais é possível enxergar a coletividade, as 

belezas negras, rompendo os ciclos violentos para encontrar o amor interno e os 

externos.  

 Este artigo não afirma que para amar e ser amada toda mulher precisa 

ser mãe. Não se trata disso. É preciso atentar às armadilhas que são impostas 

desde à colonização quando mulheres pretas tinham seus filhos roubados para 

o trabalho escravo, mas se tornavam as “mães pretas”, amas de leite para os 

rebentos das sinhás. É preciso reumanizar as corporeidades negras. Mulheres 

pretas têm a potência de reaver a tomada de decisões sobre seus corpos e 

decidir, por conta própria, se querem gerar; cuidar; amar suas crianças e essa 

pode ser uma das muitas formas de restituir a autonomia negra feminina. Essa 

retomada não se restringe à maternagem, é possível “gestacionar” projetos em 

diversos âmbitos.  

A manutenção da vida não se dá apenas pela gestação. A coletividade, a 

cura, a memória enquanto potência ancestral, a atenção intuitiva dos ciclos do 

corpo feminino – tão semelhantes aos da lua – diante dos perigos também são 

formas de preservar e perpetuar a existência. A voz amorosa de bell hooks 

(2020), que em sua obra Tudo sobre amor, fala sobre a importância da 

coletividade para a perpetuação da espécie humana é aqui invocada:  

 

Para garantir a sobrevivência humana em todos os lugares do mundo, 
mulheres e homens se organizarem em comunidades. Comunidades 
alimentam a vida – não as famílias nucleares nem o ‘casal’, e tampouco 
a dureza individualista. Não há lugar melhor para aprender a arte do amor 
que numa comunidade. (hooks, 2020, p. 161.)  

 
A voz lírica do poema de Conceição Evaristo evidencia essa potência 

comunitária:  

A noite não adormecerá 
jamais nos olhos das fêmeas 
pois do nosso sangue-mulher 
de nosso líquido lembradiço 
em cada gota que jorra 
um fio invisível e tônico 
pacientemente cose a rede 



 
 

157 
 

de nossa milenar resistência 
(Evaristo, 2017, p.27) 

  

   Assim, ao som da voz de Evaristo, a protagonista negra em cena já sem as 

máscaras, despida dos preceitos capitalistas, relembra sua potência 

externalizando uma real e visceral gargalhada. A protagonista gargalha como 

quem deseja reparação numa fome por reaver tudo o que lhe fora retirado. Ao 

reaparecer na rua por trás de uma cortina de fumaça, ela apresenta outra 

postura, já não se submete aos preceitos sociais da encenação que se esforçava 

para sustentar em público e desabava na intimidade. Agora, ela assume sua 

imponência, novamente em vestes vermelhas, mas nesse momento, o tom 

dessa cor é vívido, já não indica dor, e sim, guerra orquestrada por uma Pomba 

Gira14.  

A canção do momento é Ain’t I a Woman? que apresenta versos escritos 

com a intensidade de quem foi ao lugar da raiva e da revolta por conta da 

objetificação sexual:  

Você vai me pagar 
Oh se vai 
Vou lhe rogar uma praga 
Vou lhe fazer um feitiço 
Jogar teu nome na lama 
Eu juro você vai me pagar 
Cada lágrima que eu chorei 
Eu guardei só pra te dar 
E você vai beber no inferno 
No inferno 
Eu sou a preta que tu come e não assume [...] 
Por acaso eu não sou uma mulher? 
(Luna,2020.) 
 

Ao final da canção, a compositora declama o trecho acima numa performance 

vocal que se constrói com a indignação diante do preterimento imposto à mulher 

negra.  

   O título – Ain’t I a Woman? – é inspirado num discurso pronunciado em 

1851, na Convenção dos Direitos da Mulher em Akron, Ohio por Sojourner Truth, 

uma abolicionista afro-americana e ativista dos direitos da mulher. Assim como 

ela, Luedji Luna reivindica o direito da mulher negra de ser tratada como mulher, 

 
14 Pomba Gira é uma entidade presente nas religiões de matrizes africanas. Ela simboliza 
sensualidade, luxúria, independência, liberdade, alegria, poder feminino, sabedoria, harmonia e 
amor.  



 
 

158 
 

como humana. A voz lírica não canta contra um homem, mas sim contra os 

sistemas opressores que insistem em negar a humanidade negra feminina. 

Negaram e negam, pois nos querem como impróprias; relegadas ao 

“alheiamento”; enquanto mão de obra rentável; objeto para o gozo patriarcal; 

insistem em propagar o mito da inferioridade negra por medo de que, ao 

desvendarmos toda a mentira colonizadora, alcancemos a potência de nossa 

identidade e organizemos uma negra revolução que os devore (os sistemas).  

 Portanto, à mulher negra é possível se desfazer e se libertar das 

“performances cotidianas” impostas; dos adereços sociais; dos estereótipos 

colonizadores e da busca pelo ideal branco e narcísico de beleza. É possível sair 

do lugar da objetificação, olhar para os abebés, buscar na coletividade negra 

feminina a força do pertencimento, vestindo assim a essência ancestral, como 

ocorre com a protagonista em Bom mesmo é estar debaixo d’água. Depois de 

toda essa trajetória, a calma do corpo em performance nos parece um retorno à 

sua casa. A mulher volta ao lugar de origem, frente ao mar no qual a primeira 

cena ocorreu, porém, ela não só retorna ao espaço geofísico, como também, a 

si.  

Nota-se, mais uma vez, as aspirais do tempo nas quais os territórios 

diaspóricos circulam tecendo cura, logo: “O amor é coisa que moi muximba” 

marcou a primeira parte do enredo do álbum visual; já a segunda, é orquestrada 

por: “[O amor é] o mesmo que faz curar” (Luna,2020), como preambulou a 

primeira canção, Uanga. 

Chegamos ao fim da travessia, ou seria ao (re)começo? A praia, cenário 

inicial do álbum, retorna ocupada por alguns espelhos, os quais, ora refletem a 

imagem do mar, ora, a da mulher que se olha com apreço. Sua relação consigo 

já não é a mesma, ela enxerga a própria beleza. Agora é possível sentir amor, 

como afirma a letra da canção em cena Lençóis:  

Minha amada 
[...] 
Desperta tanto brilho, tanta beleza 
Que não se perde em certezas 
Só têm dança, alegria, água e amor 
Eu não me sinto só na imensidão do céu. 
(Luna, 2020.) 
 



 
 

159 
 

 
Figura 05 – Imagem apresentada no álbum visual, aos 16 min 34s. O cenário dessa 

imagem é o mesmo da figura 01. (Luna, 2020) 

 
A voz lírica em Lençóis é feminina e se declara para outra mulher, mais uma vez 

nos deparamos com o amparo entre as semelhantes. No vídeo, os trechos da 

canção se podem ser lidos como uma autodeclaração de amor. Diferente de 

momentos anteriores, nos quais a personagem em cena forjou uma interação e 

acabou se sentindo solitária no meio de uma multidão, agora, embora seu corpo 

apareça desacompanhado, o sentimento de pertencimento é visível em seu 

semblante; ela não se sente só. A Escrevivência que desenha Bom mesmo é 

estar debaixo d’água com poemas, imagens, sons, vozes... ressignificou a dor, 

encontrando amor para uma mulher preta restituir sua subjetividade, por isso, a 

voz lírica afirma: “Só tem dança, alegria, água e amor” (Luna. 2020), a dor 

singrou ficando no passado. O verso presente, na canção homônima ao título 

dos dois álbuns, canta: “Eu não me sinto só na imensidão do céu.” (Luna, 2020) 

E de fato não está. Uma mais velha e uma mais nova chegam em cena se juntam 

a ela unindo os tempos passado, presente e futuro numa espiral de 

ancestralidade.  

A voz de Tatiana Nascimento entra em cena recitando o poema Quase. 

Conforme já exposto, são três os momentos nos quais a canção e a imagem 

convidam a poesia para se materializar em palavra proferida, enfatizando o 

poder da “fala”, que nos momentos dessa performance, invoca a ancestralidade 

negra feminina representada não só por Luedji Luna, Conceição Evaristo, Nina 

Simone, Tatiana Nascimento, as demais compositoras e toda sua equipe de 

mulheres negras, mas também por uma legião de vozes-mulheres que vieram 



 
 

160 
 

antes e virão depois. A fala é dotada de força vital. É o início de um 

acontecimento, pois pronunciar é dar forma a um saber:   

 

No circuito da tradição, que guarda a palavra ancestral, e no da 
transmissão, que a reatualiza e movimenta no presente, a palavra é 
sopro, hálito, dicção, acontecimento e performance, índice de sabedoria. 
Esse saber torna-se acontecimento não porque se cristalizou nos 
arquivos da memória, mas, principalmente, por ser reeditado na 
performance do cantador/narrador [...] A palavra oral, realiza-se como 
linguagem, conhecimento e fruição porque [...] exige propriedade e 
adequação em sua execução. (Martins, 2021a, p.184-185.) 
 

 
Figura 06 – A protagonista acompanhada por corporeidades negras femininas (mais 

velha, coetâneas e mais nova) Imagem apresentada no álbum visual aos 18 min 24s. (Luna, 
2020) 

 
Essas vozes femininas invocadas no álbum em análise são representadas nas 

imagens pela chegada de mais duas mulheres negras que se juntam à idosa, à 

menina e à protagonista, que pela primeira vez não aparece vestida de vermelho. 

Quando as adultas se posicionam em volta da pequena, e entre elas um fio 

vermelho se transpassa ligando-as como ligados estão também os tempos 

ancestrais, é possível relembrar as palavras de Conceição Evaristo: 

[...] do nosso sangue-mulher 
de nosso líquido lembradiço 
em cada gota que jorra 
um fio invisível e tônico 
pacientemente cose a rede 
de nossa milenar resistência 
(Evaristo, 2017, p.27) 

 

A imagem do elo feminino, da criança deitada no colo das adultas e da troca de 

olhares entre elas é a representação do cuidado e do amparo matriarcais que o 



 
 

161 
 

pertencimento ancestral nos ensina e que a restituição de nossa subjetividade 

nos permite. Por fim, na última cena, que poderia ser a primeira de sua nova 

fase, a protagonista mergulha no mar – esse grande espelho negro ancestral – 

desfrutando da imensidão de ser mulher e mãe, evidenciando sua barriga 

gestante, a casa-útero de uma criança preta.   

 

Nosso fim é um (re)começo: considerações para nossa continuação   

  Sair do lugar da objetificação caminhando em direção à restituição da 

subjetividade, como fez a protagonista da obra em análise, não é algo fácil, mas 

é o começo necessário iniciado com o fim de relações tirânicas, as quais nos 

enche de migalhas. Finalizá-las requer um esforço processual com a força de 

nossas vísceras, pois implica estar em constante alerta, lutando diariamente 

contra sistemas opressores muito bem munidos e minunciosamente 

organizados. Esse processo é um desafio para quem nasce e cresce sendo 

educada de forma desumanizadora, como uma guerreira, portanto, ter nessa 

trajetória referências de representatividade como abebés é uma forma de 

recomeçar, de enxergar não só nossas belezas como também nossas feridas, 

de nos reconhecermos e de seguirmos na direção correta, rumo à coletividade 

que nos cuida, enxergando-nos como realmente somos.  

Ver-nos representadas de forma positiva nas performances artísticas, em 

obras fonográficas e literárias é uma maneira de não nos perdermos pelo 

caminho – da objetificação à subjetivação – de enxergamos nossa potência 

diante dos diversos racismos, mas também de acolher as fraquezas a ponto de 

nos permitirmos falar, chorar, pedir/receber ajuda, descansar,...sermos 

humanas. Quando o protagonismo das cenas – literárias, fonográficas – é 

ocupado por mulheres negras, as apreciadoras dessas artes conseguem 

repensar a capacidade de seus corpos, e ainda, questionar os lugares da 

subalternização e da objetificação que lhes são impostos,  

É revolucionário como a arte, nos diversos territórios e nos tempos mais 

distintos, pode potencializar subjetividades que são negadas pelos sistemas 

opressores. A contemporaneidade periférica (Silva, 2018) em muito contribui 

com essa revolução, pois ela alarga as fronteiras do fazer artístico padronizado. 



 
 

162 
 

 A performance apresentada no álbum visual Bom mesmo é estar debaixo 

d’água (2020) narra a trajetória de uma mulher negra que refaz, na 

contemporaneidade, os passos de suas ancestrais; o tempo espiralar (Martins 

2021b) redesenha esse trajeto. Deixar de ser objeto e tornar-se “sujeita”15, 

libertando-se das imposições sociais, da dominação dos desejos alheios, 

exercendo a maternidade de seus/uas filhos/as, assenhorando-se de seus 

anseios, de sua voz, de suas narrativas, como fez a protagonista, não acontece 

de forma fácil nem rápida, já que precisa se realizar numa sociedade capitalista, 

machista, racista munida com mecanismos colonizadores atemporais, mas 

nossos aparatos são dotados de potência ancestral. Nossos corpos negros são 

munidos de tecnologias ancestrais.  

Com a luz de obras artísticas periféricas produzidas por mulheres negras 

com protagonismo negro feminino, podemos voltar para casa, recomeçar, 

mergulhar em nossa ancestralidade, contar com nosso pertencimento, nossa 

coletividade e nosso sangue, potência feminina, aspectos que nos atravessaram, 

atravessam, atravessarão. O começo de nossa subjetivação é o fim da 

objetificação orquestrada pelos sistemas opressores. Levemos, pois nossos 

espelhos, ou melhor, nossos abebés!  

 
Figura 07 – A protagonista de frente para o mar segurando um espelho. Imagem 

veiculada aos 15 min e 15s do álbum visual; ela é usada na divulgação dessa obra. (Luna, 
2020) 

  

 
15 Sobre a falta de variação do vocábulo “sujeito” no idioma português, Grada Kilomba afirma: 
“Isso revela a problemática das relações de poder e violência na língua portuguesa, e a urgência 
de se encontrarem novas terminologias” (Kilomba, 2019, p. 15), com base nessa contundente 
explicação, optamos em flexionar a palavra “sujeito” no feminino.  

 
 



 
 

163 
 

REFERÊNCIAS  
CALDAS, Luiz; CAMAFEU, Paulinho. Fricote. In: Magia. Nova República. 1985. 
Vinil, LP. Faixa 01.LB.  

DERRIDA, Jacques. Essa estranha instituição chamada literatura: uma 
entrevista com Jacques Derrida; tradução Marileide Dias Esqueda. -  Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2014. 

EVARISTO, Conceição. A Escrevivência e seus subtextos. In: A escrita de nós: 
reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo (orgs). DUARTE, Constância Lima; 
NUNES, Isabella Rosado; Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020, p. 
26-46.  

EVARISTO, Conceição. A noite não adormece nos olhos das mulheres. In: 
EVARISTO, Conceição Poemas da recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio 
de Janeiro: Malê, 2017, p.26-27.  

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe um dos lugares de 
nascimento de minha escrita. In: ALEXANDRE, Marcos Antônio (org.). 
Representações Performáticas Brasileiras: teorias, práticas e suas interfaces. 
Belo Horizonte: Mazza Edições, 2007, p. 16-21. 

EVARISTO, Conceição. Vozes-mulheres. In: EVARISTO, Conceição Poemas da 
recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio de Janeiro: Malê, 2017, p.24-25.  

GARRAMUÑO, Florência. Frutos estranhos: sobre a inespecificidade na estética 
contemporânea. Rio de Janeiro: Rocco, 2014. 

GONZALEZ, L. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: RIOS, Flavia 
e LIMA, Márcia. (Org). Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020.  

GONZALEZ, L. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira 
pessoa… Diáspora Africana [São Paulo]: Filhos da África, 2018. 

hooks, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. Tradução de Stephanie 
Borges. São Paulo: Elefante, 2020.  

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução de Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.  

LUNA, Luedji.  Ain’t I a Woman? In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. Selo 
independente, 2020. Faixa 05. 
LUNA, Luedji.  Ain't got no In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. Selo 
independente, 2020. Faixa 04. 
LUNA, Luedji.  Chororô? In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. Selo 
independente, 2020. Faixa 023. 
LUNA, Luedji.  Lençóis.  In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. Selo 
independente, 2020. Faixa 06. 



 
 

164 
 

LUNA, Luedji.  Tirania. In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. Selo 
independente, 2020. Faixa 02.  
LUNA, Luedji.  Uanga. In: Bom mesmo é estar debaixo d’água. Selo 
independente, 2020. Faixa 01.  

LUNA, Luedji. Luedji Luna - Bom mesmo é estar debaixo d’água. (Álbum Visual). 
YouTube, 14 out. 2020. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=Z7lPX61UdJ4&t=1121s. Acesso entre março 
de 2022 a dez de 2024. 

LUNA, Luedji. Um corpo no mundo. In: Um corpo no mundo. Selo independente, 
2017.  

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da Memória: o Reinado do Rosário no 
Jatobá. 2. ed., rev. E atual. - São Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte: Mazza 
Edições, 2021a.  

MARTINS, Leda Maria. Performance do tempo espiralar. In: RAVETTI, Graciele 
e ARBEX, Márcia (ORG). Performance, exílio, fronteiras: errâncias territoriais e 
textuais. Belo Horizonte: Faculdade de Letras UFMG: Poslit, 2002.  

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-
tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021b.  

MUNANGA, Kabengele. As ambiguidades do racismo à brasileira. In: KON, N. 
M.; SILVA, M. L. da; ABUD, C. C. (Org.) O racismo e o negro no Brasil: questões 
para a psicanálise. São Paulo: Perspectiva, 2017. p. 33-44. 

NASCIMENTO, Tatiana. Quase. In: LUNA, Luedji. Bom mesmo é estar debaixo 
d’água. Selo independente, 2020. 

NOGUEIRA, Isildinha Baptista. A cor do inconsciente: significações do corpo 
negro. 1. ed. São Paulo: Perspectiva, 2021.  

OLIVEIRA, Ana Luíza Matos de Oliveira; PASSOS, Luana; GUIDOLIN Ana 
Paula;  WELLE Arthur ; PIRES, Luiza Nassif. Austeridade, pandemia e gênero. 
In DWECK, Esther. ROSSI, Pedro. OLIVEIRA, Ana Luiza. (Orgs). Economia pós-
pandemia: desmontando os mitos da austeridade fiscal e construindo um novo 
paradigma econômico no Brasil.  São Paulo: Autonomia Literária, 2020, p.153-
171.  

PINTANDO MÚSICA. Ópera rock: hair. Pintando Música: blues, jazz, soul, 
rock’n’roll, pop. (2010). Disponível em: 
https://pintandomusicarc.wordpress.com/2010/11/01/opera-rock-hair/. Acesso 
em: mar. 2024. 

RAJEWKY, Irina. Intermidialidade, intertextualidade e “remediação”. In:  DINIZ, 
Thais Flores Nogueira (org.). Intermidialidades e estudos interartes: desafios da 
arte contemporânea. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2012. p.15-45.  

https://www.youtube.com/watch?v=Z7lPX61UdJ4&t=1121s
https://pintandomusicarc.wordpress.com/2010/11/01/opera-rock-hair/


 
 

165 
 

PEREIRA, Almunita dos Santos Ferreira; SOUZA, Carla Figueira de. A mulher 
negra na perspectiva da representação da mulata do Ziriguidum. In: III 
Decolonialidade, Feminino & Negritude 2024. Disponível em: 
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1bR0asGxmDcCSrbgIsP3bZpU6NZ2fJ
bSXI8Z5BfOQSxE/edit?gid=1425258363#gid=1425258363 (GT Feminino). 
Acesso em dez. 2024.  

REGO, José Lins do. Menino de engenho; Doidinho; Banguê: romances reunidos 
e ilustrados. Rio de Janeiro: José Olympio, 1960. 

SEI (Superintendência de Estudos Econômicos e Sociais da Bahia). Bahia é o 
estado mais negro do Brasil, com 80,8% da população preta ou parda. (2023). 
Disponível em: 
https://sei.ba.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4013:bahi
a-e-o-estado-mais-negro-do-brasil-com-80-8-da-populacao-preta-ou-
parda&catid=8&Itemid=565&lang=pt#:~:text=Em%202022%2C%20do%20conti
ngente%20populacional,Nordeste%20(73%2C9%25). Acesso em dez de 2024.  

SILVA, Alexandre Sousa da (Kasulembê, Tata). Uanga é uma palavra da língua 
kimbundu, uma das línguas faladas em Angola. (2022). Disponível em: 
https://www.facebook.com/watch/?v=5200454756664624. Acesso em nov. 
2024.   

SILVA, Jorge Augusto. Contemporaneidades periféricas: primeiras anotações 
para alguns estudos de caso. Salvador: Editora Segundo Selo, 2018.  

SODRÉ, Muniz. Claros e escuros: identidade, povo e mídia no Brasil. Petrópolis: 
Editora Vozes, 2000. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro ou As vicissitudes da identidade do 
negro brasileiro em ascensão social. 1ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.  

 

 

https://docs.google.com/spreadsheets/d/1bR0asGxmDcCSrbgIsP3bZpU6NZ2fJbSXI8Z5BfOQSxE/edit?gid=1425258363#gid=1425258363
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1bR0asGxmDcCSrbgIsP3bZpU6NZ2fJbSXI8Z5BfOQSxE/edit?gid=1425258363#gid=1425258363
https://sei.ba.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4013:bahia-e-o-estado-mais-negro-do-brasil-com-80-8-da-populacao-preta-ou-parda&catid=8&Itemid=565&lang=pt#:~:text=Em%202022%2C%20do%20contingente%20populacional,Nordeste%20(73%2C9%25)
https://sei.ba.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4013:bahia-e-o-estado-mais-negro-do-brasil-com-80-8-da-populacao-preta-ou-parda&catid=8&Itemid=565&lang=pt#:~:text=Em%202022%2C%20do%20contingente%20populacional,Nordeste%20(73%2C9%25)
https://sei.ba.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4013:bahia-e-o-estado-mais-negro-do-brasil-com-80-8-da-populacao-preta-ou-parda&catid=8&Itemid=565&lang=pt#:~:text=Em%202022%2C%20do%20contingente%20populacional,Nordeste%20(73%2C9%25)
https://sei.ba.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4013:bahia-e-o-estado-mais-negro-do-brasil-com-80-8-da-populacao-preta-ou-parda&catid=8&Itemid=565&lang=pt#:~:text=Em%202022%2C%20do%20contingente%20populacional,Nordeste%20(73%2C9%25)
https://www.facebook.com/watch/?v=5200454756664624

