
 

 

 

 

DOI: https://doi.org/10.30612/frh.v27i49.20192 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
Por uma História com as mulheres indígenas: 

possibilidades para a historiografia da ditadura militar 
pela perspectiva decolonial 

 
 

For a History with Indigenous Women: Possibilities for 
the Historiography of the Military Dictatorship from a 

Decolonial Perspective 
 
 

Por una Historia con las Mujeres Indígenas: 
Posibilidades para la Historiografía de la Dictadura 

Militar desde la Perspectiva Decolonial 
 
 

 
 
 
 
 
 



 

39 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 

 
      Claudia Regina Nichnig 

Doutora em Ciência Humanas (UFSC)  
Doutora em História (UDESC) 

Professora da UNESPAR 
professoraclaudianichnig@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-9689-8112 

 
 

Cyntia Simioni França 
Doutora em Educação (UNICAMP) 

Professora da UNESPAR 
cyntiasimioni@yahoo.com.br 

https://orcid.org/0000-0002-1812-3696 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:cyntiasimioni@yahoo.com.br


 

40 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Resumo 
Este artigo busca refletir sobre o silenciamento das narrativas de mulheres, negros e 
indígenas no Brasil, no campo historiográfico e educacional, e a importância de 
caminharmos na construção de uma história a contrapelo (Benjamin, 1985) das 
tendências hegemônicas. É preciso que a historiografia incorpore as memórias e 
narrativas de diferentes temporalidades dos povos e sujeitos que sofreram o 
processo de colonização, exploração e subalternização pelo viés de abordagens 
anticoloniais, decoloniais e pós-coloniais para trazer à tona vozes que não tiveram 
espaço de escuta e possibilidades de contar a sua história. Essas abordagens críticas 
proporcionam uma visão plural da História, em que os sujeitos, ao narrarem suas 
trajetórias de vida, apresentam novos olhares e perspectivas outras, pois trazem 
consigo suas experiências vividas e subjetividades, marcadas muitas vezes, pela 
violência do jugo colonial, mas também por uma forte experiência de quem precisa 
lutar diariamente pela própria existência e (re)existência. Neste artigo, focamos 
especialmente na necessidade de uma escuta sensível e partilhas de narrativas com 
mulheres indígenas, para compreendermos as desigualdades sociais e as relações de 
poder que impactam seu modo de existir. Argumentamos, ainda, que a visibilidade 
de suas histórias pode contribuir para outras compreensões da ditadura militar, 
permitindo uma visão mais plural e diversa desse período marcado por violências de 
várias naturezas e por traumas coletivos. Consideramos, por fim, a contribuição do 
giro decolonial para a ampliação das visões no ato de ensinar e aprender sobre as 
diferentes culturas subalternizadas que estiveram presentes em vários momentos de 
lutas em nosso país. 
 
Palavras-chave: Ensino de História; Mulheres Indígenas; Ensino de História; 
Decolonialidade. 
 
 
Abstract 
This article seeks to reflect on the silencing of the narratives of women, blacks and 
indigenous people in Brazil in the field of historiography and education and the 
importance of moving towards the construction of a history against the grain 
(Benjamin, 1985) of hegemonic tendencies. Historiography needs to incorporate the 
memories and narratives of different temporalities of the peoples and subjects who 
suffered the process of colonization, exploitation and subalternization through anti-
colonial, decolonial and post-colonial approaches in order to bring to light voices that 
have not had the space to be heard and the possibilities to tell their story. These 
critical approaches provide a plural view of history, in which the subjects, in narrating 
their life stories, present new perspectives, because they bring with them their lived 
experiences and subjectivities, often marked by the violence of the colonial yoke, but 
also by the strong experience of those who have to fight daily for their own existence 
and (re)existence. In this article, we focus in particular on the need for sensitive 
listening and sharing narratives with indigenous women in order to understand the 
social inequalities and power relations that impact on their way of existing. We also 
argue that the visibility of their stories can contribute to other understandings of the 
military dictatorship, allowing for a more plural and diverse view of this period 
marked by violence of various kinds and collective trauma. Finally, we consider the 



 

41 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

contribution of the decolonial turn to broadening visions in the act of teaching and 
learning about the different subalternized cultures that have been present at various 
moments of struggle in our country. 

 
Keywords:  History Teaching; Indigenous Women; History Teaching; Decoloniality. 
 
 
Resumen 
Este artículo busca reflexionar sobre el silenciamiento de las narrativas de mujeres, 
negros e indígenas en Brasil en el campo historiográfico y educativo y la importancia 
de avanzar hacia la construcción de una historia a contrapelo (Benjamin, 1985) de las 
tendencias hegemónicas. La historiografía necesita incorporar las memorias y 
narrativas de diferentes temporalidades de los pueblos y sujetos que han sufrido el 
proceso de colonización, explotación y subalternización a través de la lente de los 
enfoques anticolonial, decolonial y poscolonial para sacar a la luz voces que no han 
tenido el espacio para ser escuchadas o las posibilidades de contar su historia. Estos 
enfoques críticos proporcionan una visión plural de la historia en la que los sujetos, al 
narrar sus trayectorias vitales, presentan nuevas perspectivas, porque traen consigo 
sus experiencias vividas y sus subjetividades, a menudo marcadas por la violencia del 
yugo colonial, pero también por la fuerte experiencia de quienes tienen que luchar a 
diario por su propia existencia y (re)existencia. En este artículo, nos centramos 
especialmente en la necesidad de una escucha sensible y de compartir narrativas con 
las mujeres indígenas para comprender las desigualdades sociales y las relaciones de 
poder que afectan a su forma de existir. También argumentamos que la visibilidad de 
sus historias puede contribuir a otras comprensiones de la dictadura militar, 
permitiendo una visión más plural y diversa de este período marcado por violencias 
de diverso tipo y traumas colectivos. Finalmente, consideramos la contribución del 
giro decolonial a la ampliación de visiones en el acto de enseñar y aprender sobre las 
diferentes culturas subalternizadas que han estado presentes en diversos momentos 
de lucha en nuestro país. 

 
Palabras clave:  Enseñanza de la Historia; Mujeres Indígenas; Enseñanza de la 
Historia; Descolonialidad. 
 
 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



 

42 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

1. INTRODUÇÃO 
 

 

“A eletricidade não vai nos dar a nossa comida. Precisamos 
que nossos rios fluam livremente. O nosso futuro depende 
disso. Nós não precisamos de sua represa.” 

Tuíre Kayapó1 

 

Em agosto de 2024, ancestralizou a indígena Tuíre Kayapó. Assim como outras 

lideranças indígenas mulheres que lutam pela proteção de suas vidas e seus 

territórios ancestrais, Tuíre Kaiapó teve sua vida marcada pela luta em defesa do seu 

território. Embora os conhecimentos sobre sua luta e trajetória sejam extremamente 

importantes para compreendermos a história recente do Brasil, sua trajetória pouco 

se faz presente na narrativa histórica tradicional.  

Ao pensar a historiografia que trata dos povos indígenas e afro-descendentes, 

ainda carecem pesquisas que ampliem as leituras do passado colonial e suas 

trajetórias no tempo presente, mesmo que uma nova história indígena projete o 

protagonismo e as narrativas das pessoas indígenas, e que muitas sejam lideranças 

políticas e atuem em espaços públicos na sociedade brasileira. São pessoas do tempo 

presente, assim como Tuíre Kayapó, a qual ficou conhecida quando participou de uma 

reunião na cidade de Altamira, no ano de 1989, e estando frente a frente com o 

engenheiro da Eletronorte, pressionou o seu facão no rosto do engenheiro, em um 

gesto de demonstração de força e coragem, na luta pelo território.  

O ato de bravura da jovem indígena repercutiu no Brasil e no mundo, 

demonstrando a luta dos povos indígenas em defesa de seus territórios tradicionais2. 

Segundo Leidiane Ramos de Azevedo, a “imagem mundialmente conhecida de 

mulher aguerrida e até mesmo agressiva, cultivada no imaginário popular, pode ser 

 
1 ANMIGAORG. Tuíre Kayapó: a mulher que desafiou as hidrelétricas. Instagram, 15 mai de 2024. 
Disponível em: https://www.instagram.com/p/C6_xOF7rpqH/?igsh=MTd3NXZ6YmhjaWV5YQ%3D%3D. 
Acesso em: 27 mai 2025. 
2 O ato de bravura ficou conhecido através da fotografia do jornalista Paulo Janes, que eternizou o 
momento de Tuíre Kayapó em luta por seu território e em defesa do meio ambiente, impedindo a 
construção da barragem. Disponível em: https://www.socioambiental.org/noticias-
socioambientais/nota-de-pesar-pelo-falecimento-de-tuire-kayapo-lideranca-feminina. Acesso em: 
17.06.2025. 

https://www.instagram.com/p/C6_xOF7rpqH/?igsh=MTd3NXZ6YmhjaWV5YQ%3D%3D
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/nota-de-pesar-pelo-falecimento-de-tuire-kayapo-lideranca-feminina
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/nota-de-pesar-pelo-falecimento-de-tuire-kayapo-lideranca-feminina


 

43 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

enxergada como mais um aspecto da agência ativada pelos sujeitos indígenas na luta 

por direitos” (Azevedo, 2024, p. 95-96).  

Com essa breve introdução, enfatizamos que as trajetórias e as narrativas de 

mulheres, negros e indígenas no Brasil, ainda que invisibilizadas por uma narrativa 

tradicional, vêm sendo abordadas a partir de uma perspectiva crítica, como a 

abordagem da interculturalidade e os estudos decoloniais, os quais tem possibilitado 

novas perspectivas para o ensino, pesquisa e extensão em História. 

Importante registrar que estas perspectivas, além de estarem presentes no 

debate teórico, são frutos da demanda dos movimentos sociais, que reivindicaram 

uma história que seja crítica e ao mesmo tempo dê visibilidade a sujeitos que fizeram 

e fazem a história na América Latina. Vale dizer que os movimentos sociais de 

mulheres, feministas, negros e indígenas reivindicam a necessidade deste destaque 

na narrativa histórica, pois não se trata de uma história única, de apenas um sujeito 

para a História. Para a historiadora Maria da Gloria Oliveira, as “interrogações que 

emergem na confluência de debates que, desde meados dos anos 1980, aproximam 

o pensamento feminista, as questões de gênero e a crítica pós-colonial” (Oliveira, 

2018, p. 107) demonstram que ainda é preciso reivindicar uma história das mulheres, 

pois [...] as produções intelectuais femininas não se configuraram como tema 

privilegiado da chamada história das mulheres, nem da história intelectual, 

mantendo-se, em larga medida, como o “outro” silenciado (Oliveira, 2018, p. 107). 

Este silenciamento está sendo quebrado por normativas que determinam a 

obrigatoriedade do ensino, da pesquisa e da extensão de temas que relacionam a 

História das Mulheres, dos Negros, Africanos e Indígenas. É preciso dizer que estas 

legislações são frutos de movimentos sociais, que emergem durante a Ditadura 

Militar (1964-1985) e após o período da redemocratização, quando temos a entrada 

em cena destes sujeitos que antes tinham suas vozes inauditas. As legislações 

determinaram a obrigatoriedade para que estas Histórias pudessem ser contadas. 

Nesta reflexão, estamos nos referindo especialmente, às Leis 10.639 de 20033, 11.645 

 
3 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 27.05.2025. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm


 

44 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

de 20084 e 14.986 de 20245, porque elas, além de incentivar histórias “outras”, 

também proporcionam uma efetiva mudança nas narrativas sobre a História da 

Ditadura Militar e nos pontos de vista, pois outros sujeitos entram nesse debate. 

São leis que incentivam que as narrativas de mulheres, mães, pessoas negras, 

indígenas, as quais também reivindicaram e lutaram contra o governo autoritário no 

Brasil, sejam contadas e os historiadores e historiadoras tenham acesso a uma 

pluralidade de fontes para que todos tenham conhecimento de como sujeitos e 

sujeitas plurais foram ativos e ativas na luta pelo fim da ditadura militar. 

Desta forma, as pesquisas, o ensino e a extensão que enfocam mulheres e 

homens indígenas e as pessoas negras, por exemplo, ainda são poucas, 

especialmente quando contada com suas próprias vozes. Assim, a História das 

Mulheres como a História dos Negros e Indígenas, entre as temáticas que foram 

consideradas como algo “silenciado, marginal e periférico nos cânones e na memória 

disciplinar” (Oliveira, 2018, p. 104), passam ao centro do debate e se tornam parte de 

uma nova historiografia possível, inclusive no tocante ao período da Ditadura Militar 

Brasileira. Assim, pesquisas que trazem pessoas que lutavam nas margens, nas 

cidades do interior do Brasil e não dos grandes centros urbanos, também puderam 

ser integradas a uma historiografia da Ditadura Militar Brasileira. Os trabalhos de Ary 

Albuquerque Cavalcanti Júnior intitulado “As Dinas do Araguaia: protagonismo 

Feminino na Luta contra a Ditadura Militar”, a tese de doutorado de Deusa Maria de 

Sousa  intitulada “ Lágrima e lutas: a reconstrução do mundo de familiares de 

desaparecidos políticos do Araguaia” e a tese da professora Carla Cristina Nacke 

Conradi, intitulada “Memórias do Sótão? Vozes de mulheres na militância política 

contra a ditadura no Paraná (1964-1985)” bem como as publicações da professora 

Cristina Scheibe Wolff sobre as narrativas de mulheres guerrilheiras, entre elas o 

artigo “Pedaços de Alma: emoções e gênero nos discursos da resistência”, publicado 

em 2015, na Revista de Estudos Feministas, contribuem para ampliarmos e 

aprofundarmos o debate em torno das questões apresentadas. 

 
4 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso 
em: 27.05.2025. 
5 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/l14986.htm. Acesso 
em: 27.05.2025. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/l14986.htm


 

45 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 

2. Diálogos possíveis entre Ensino de História, História 

Pública e as perspectivas Decoloniais 

 

A partir da década de 1980 no Brasil, período pós-ditadura militar, quando 

ocorre um aprofundamento do estudo da memória pela chegada de leituras que 

foram absorvidas pelas universidades brasileiras ligadas à renovação historiográfica, 

novos objetos, sujeitos e abordagens foram trazidos para as pesquisas históricas. O 

país, nesse período, começa o seu processo de reabertura política, embora ainda 

vivendo um regime de ditadura militar, surgem muitas instituições, mas também uma 

demanda dos movimentos sociais, preocupados com a questão da “preservação 

patrimonial”, dever de memória e com o fato de que era preciso que sujeitos plurais 

fizessem parte da narrativa histórica. Neste momento, passam a prevalecer 

“culturalmente, as incertezas relativas ao futuro, a crise das utopias e, ao mesmo 

tempo, ocorrem fortes questionamentos ao prevalecimento do Estado Nacional 

como produtor de uma história concebida como memória nacional, única e 

homogênea” (Galzerani, 2008, p. 225). 

Andreas Huyssen (2000), na obra “Seduzidos pela Memória: Arquitetura, 

Monumentos, Mídia”, destaca que no âmbito internacional desde o fim da Segunda 

Guerra Mundial (1945), especialmente após a queda do Muro de Berlim (1989), a 

memória se tornou uma preocupação cultural e política central das sociedades 

ocidentais. Discursos de memória emergiram no Ocidente após o Holocausto, o 

processo de descolonização da África e Ásia e Ditaduras na América Latina. Desde a 

década de 1970 nos Estados Unidos e na Europa, iniciaram a restauração de centros 

urbanos, cidades-museus e paisagens, empreendimentos patrimoniais e heranças 

nacionais, o boom das modas e utensílios retrô, a automusealização através de 

fotografias e câmera de vídeo, a literatura memorialística, o crescimento dos 

romances autobiográficos, a propagação das práticas memorialísticas no campo 

artístico e o aumento de documentários televisivos. Um intenso desejo de 



 

46 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

preservação, de guardar, potencializado, sobretudo, pelas novas mídias (Huyssen, 

2000). 

No fim do século XIX, Nietzsche já tratava das mudanças culturais dos usos 

políticos da memória; questionava a acumulação obsessiva da memória e o modo 

erudito do historicismo, cujo efeito mais problemático não consistia numa 

conservação do passado, mas num presente paralisado e vazio de sentido. Uma 

obsessão comemorativa pode prender o sujeito no passado e perder de vista o 

impulso para enfrentar o presente (Gagnebin, 2011). Atitude que nos lembra do anjo 

da história de Walter Benjamin. Também não devemos esquecer de que o 

 
[...] o tempo não é apenas o passado, sua preservação e 
transmissão. Se nós estamos, de fato, sofrendo por um excesso de 
memória, devemos fazer um esforço para distinguir os passados 
usáveis dos passados dispensáveis. Precisamos de discriminação e 
rememoração produtiva e, ademais, a cultura de massa e a mídia 
virtual não são necessariamente incompatíveis com este objetivo” 
(Huyssen, 2000, p. 37). 

 

As atuais culturas críticas da memória estão ligadas a processos de 

democratização após períodos ditatoriais, especialmente no Brasil, intensificam-se as 

lutas pelo direito e dever de memória (Huyssen, 2000). Nesse sentido, não é possível 

continuar apenas com 

 

[...] as velhas abordagens sociológicas da memória coletiva - tal 
como a de Maurice Halbwachs que pressupõe formações de 
memórias sociais e de grupos relativamente estáveis - não são 
adequadas para dar conta da dinâmica atual da mídia e da 
temporalidade, da memória, do tempo vivido, do esquecimento. As 
contrastantes e cada vez mais fragmentadas memórias políticas de 
grupos sociais e étnicos específicos permitem perguntar se ainda é 
possível, nos dias de hoje, a existência de formas de memória 
consensual coletiva e, em caso negativo, se e de que forma a coesão 
social e cultural pode ser garantida sem ela. Está claro que a 
memória da mídia sozinha não será suficiente, a despeito de a mídia 
ocupar sempre maiores porções de percepção social e política do 
mundo” (Huyssen, 2000, p. 19). 
 

 
Com o aprofundamento das contradições da modernidade capitalista, em 

nível global, movimentos sociais foram fundamentais para transformações 

significativas na forma como as minorias étnico-culturais passam a lidar com suas 



 

47 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

memórias. Os movimentos sociais, organizados por mulheres, por trabalhadores, 

negros, indígenas, homossexuais etc., lutam pelos seus direitos de cidadania. Esses 

movimentos colocam em pauta a reivindicação por suas “memórias, como 

instrumento de luta e afirmação de sua identidade étnica e cultural” (Oriá, 1997, p. 

129).  

Isto porque muitas “minorias” sociais que compõem o povo brasileiro não são 

representadas, pelo contrário, são reféns da opressão social por uma parcela da elite 

brasileira. Para Rosanvallon (2018, p. 155) a democracia depende “da presença 

permanente na vida pública das realidades vividas pelos cidadãos e da lembrança de 

seus direitos”; o que dizer na atualidade do genocídio indígena, do marco zero, das 

inúmeras atrocidades em comunidades indígenas ainda no presente? O que fazer 

diante de um passado que não passa? Preocupa-nos o silenciamento de narrativas e 

vozes plurais em espaços públicos das cidades, em ambientes escolares e acadêmicos 

e nas mídias sociais. Neste artigo, voltamos a nossa inquietação para o silenciamento 

das vozes das mulheres indígenas no nosso país. 

Não é novidade que, na história brasileira, lidamos com disputas de memórias, 

narrativas e a respeito dos conteúdos a serem ensinados na disciplina de História em 

seus currículos. Lidamos com o cerceamento de narrativas, o controle dos usos 

públicos do passado com fins políticos e elitistas, e observamos como as lembranças 

e esquecimentos promovem algumas vozes e silenciam outras. No cenário político de 

polarização, estamos vivendo de forma mais acirrada as disputas por narrativas e 

controle do que deve ser ensinado, viralizado, domesticado, controlado e distorcido 

por diferentes suportes informativos. Sem nos determos muito nesse debate, mas 

apenas para sinalizar o que estamos falando, lembramos do Movimento Escola Sem 

Partido, a Reforma Curricular do Ensino Médio com a diluição da disciplina de História 

do currículo, como no período de ditadura militar, a plataformização do ensino, 

especialmente, no estado do Paraná, a privatização de escolas públicas e a 

manutenção do apagamento das populações indígenas e afrodescendentes, e os 

problemas de gênero na Base Nacional Comum Curricular. 

Dessa maneira, como refletir sobre as narrativas históricas que são 

invisibilizadas no ambiente escolar e nas diferentes mídias sociais que circulam por 



 

48 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

diferentes espaços públicos, no desafio de tornar o presente compreensível no 

diálogo com os problemas do passado? E como esse passado pode ser lido no 

presente numa perspectiva plural, inclusiva, democrática e com mais justiça social? É 

nessa toada que buscamos contribuir para a articulação entre Ensino de História, 

História Pública, decolonialidade, memórias e historiografia da ditadura militar.  

 

3. Perspectivas da e para a História Pública 

 

Algumas acepções de história pública serão tecidas, mas sabemos dos riscos 

que tal caminho nos oferece, visto que ela assume diferentes sentidos e itinerários 

entre os historiadores e em vários países nos quais emerge como movimento de 

reflexão e ação. Focalizaremos o debate em torno da história pública brasileira, 

movimento que se intensificou a partir de 2011 no Brasil, com o surgimento da Rede 

Brasileira de História Pública e, principalmente, pela necessidade de colocar em 

diálogo o conhecimento acadêmico, escolar, movimentos sociais e das comunidades 

tradicionais na esfera pública; dialogar com os públicos em vários suportes 

informativos; acolher as experiências vividas de diferentes sujeitos para pensar 

questões socialmente vivas de modo a construir práticas de intervenção social.   

Um dos precursores da Rede Brasileira de História Pública é o historiador-

professor Ricardo Santhiago (2016), para ele, a história pública não é um campo novo 

com métodos, objetos e temas diversos do campo disciplinar da história, embora 

reconheça que alguns pesquisadores defendem essa perspectiva. Em seu 

entendimento, apenas estamos alargando os espaços de diálogo com os públicos, 

intensificando a produção de conhecimentos históricos para além dos muros 

universitários e realizando divulgação histórica por diferentes canais de 

comunicação. 

No campo historiográfico, na interface com o ensino de história na 

contemporaneidade, pensar a história pública está ligado às questões que envolvem 

os usos públicos do passado, dever da memória, divulgação histórica pelas mídias 

digitais, produções artísticas e literárias na interface com a história, questões 



 

49 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

socialmente vivas no presente, como as questões de gênero, de racismo, 

desigualdades de classe, entre outras. (Almeida; Rovai, 2011).  

A história pública abriu-se ao debate sobre as relações étnico-raciais, ações 

afirmativas e educação antirracista. Vários projetos sobre as memórias da 

escravização e da liberdade dos afro-brasileiros foram colocados em ação pelas 

historiadoras-professoras Hebe Mattos e Martha Abreu, envolvendo processos 

colaborativos com professores e estudantes universitários e comunidade em geral. 

No espaço escolar e não escolar, projetos educativos (PIBID e Residência 

Pedagógica) foram e estão sendo desenvolvidos com e pelos educadores da 

educação básica e licenciandos, tendo como mote de reflexão a educação 

antirracista. Tais projetos em sua maioria têm sido desenvolvidos pela via das autorias 

compartilhadas (Frisch, 2016). 

A educação antirracista é uma das reflexões incorporadas pelo movimento da 

história pública brasileira, sobretudo, ligadas às demandas sociais de memória e 

reparação histórica dos grupos subalternizados na sociedade brasileira que vem 

alcançando visibilidade e representatividade no espaço acadêmico. Nesse sentido, 

historiadores passaram a se preocupar em construir ações e reflexões coletivas com 

grupos plurais nos espaços públicos para romper com a colonialidade, com a 

marginalização de grupos sociais não-brancos e com a interdição de saberes 

experienciais, populares e tradicionais na universidade (Oliveira; Candau, 2013). 

No contexto nacional, num período pós-ditadura militar, temos o aumento de 

grupos sociais questionando e lutando por seus direitos identitários e sociais, bem 

como a reescrita de histórias e memórias outras, narradas por eles e não mais por 

outras pessoas. Nesse sentido, a história pública amplia os espaços de conversas 

(para além dos muros universitários) com diferentes públicos e em diferentes mídias, 

intensificando o debate pelas redes sociais.  

Como um movimento de reflexão e ação, a história pública se coloca no 

diálogo interdisciplinar, construindo pontes entre diferentes saberes e o rompimento 

com a hierarquização do conhecimento, tendo em vista que a  

 
produção de conhecimento histórico fora dos parâmetros 
científicos e fora da Academia sempre foi olhada com certo desdém 
e desqualificação – talvez “uma coisa menor” - acostumados que 



 

50 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

sempre fomos a acreditar que monopolizávamos os métodos, as 
técnicas e a escrita da história, e uma vez que éramos mais 
preparados para pesquisar, registrar e analisar os acontecimentos. 
E, de fato, talvez sejamos, mas nunca fomos os únicos a fazer este 
exercício (Rovai, 2020, p. 131). 

 
A História pública nos convida a sairmos das torres de marfim, de modo a 

entendermos que não somos donos do conhecimento histórico e nos colocarmos na 

escuta de outras narrativas, memórias e histórias que fogem do modelo colonial. Se 

pretendemos dialogar para além de espaços acadêmicos, é importante romper com 

as verticalizações históricas, enveredar por epistemologias “outras” que nos 

desafiem a produzir conhecimentos históricos com outras metodologias, 

problemáticas, sujeitos, espaços e tempos, de modo a decolonizar as mentes.  

Pesquisadores decoloniais como Catherine Walsh (2008, 2009, 2013) Patrícia 

Maldonado Torre (2007) e Aníbal Quijano (2009) nos ajudam a entender que a 

colonização aconteceu e continua existindo em várias frentes, como a colonialidade 

do saber, do ser, do poder e da natureza. Eles nos ajudam a entender o contexto da 

colonização pós-independências, explicando como a colonialidade continua 

operando nos modos de produção capitalista, mesmo depois das independências 

políticas.  

A perspectiva decolonial propõe outro modo de produção de conhecimento 

em nossas universidades, outra maneira de fazer ciência. Esse pensamento propõe, 

segundo a pesquisadora Catherine Walsh, a desaprender tudo que foi inculcado em 

nossas mentes durante a colonização e reaprender a se reconhecer enquanto 

sujeitos de sua própria história (Walsh, 2008).  

Daí a importância de pesquisas e práticas no ensino de história que 

compreendam a perspectiva epistemológica decolonial como um projeto de ação, 

mas também pedagógico para a transformação da sociedade, onde justiça social, 

inclusão e a equidade sejam horizontes de expectativas. Para isso, a História Pública 

tem nos possibilitado a sair da academia, de suas muralhas e dialogar com diferentes 

públicos, de modo a produzir conhecimento colaborativamente, ou seja, construir 

histórias com o público que promovam um encontro entre diferentes saberes 

(acadêmicos, populares, experienciais, tradicionais), sujeitos e espaços. 

Em nossas experiências de pesquisa no campo educacional, já temos, em 



 

51 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

nossa trajetória acadêmica, enveredado pela perspectiva da “história com o público” 

e acreditamos que ela é potente à medida que não falamos sobre os sujeitos, mas 

com os sujeitos (públicos) (Contreras, 2002), assim, o público não é objeto de estudo, 

mas sujeito (Santhiago, 2016). 

O historiador britânico Michael Frisch (2016) contribui para a reflexão de 

História Pública ao trazer o conceito de autoridade compartilhada no campo 

historiográfico. Em sua obra A Shared Authority: Essays on the Craft and the Meaning 

of Oral History (1990), o historiador defendeu a importância do conhecimento 

construído pela via de mão dupla, em que pesquisador e públicos são produtores de 

conhecimentos por meio de relações dialógicas, interativas e colaborativas. É 

importante destacar que ao produzir conhecimento pela via da autoridade 

compartilhada, temos fazeres e públicos diferentes – não em disputa, mas em 

encontros dialógicos. Sob esse viés, produzir conhecimento histórico envolve 

“interpretação e criação que são (com) partilhadas, afastando dos historiadores a 

ideia de autoridade exclusiva do saber” (Bauer; Borges, 2018a). Uma história pública 

que produza conhecimento dialogicamente deve “transcender as restrições de 

dicotomias como produção/consumo, historiador/plateia, pesquisa/produto” (Frisch, 

2016, p. 60).  

Como pesquisadoras, trabalhamos em nossas pesquisas acadêmicas e no 

campo do ensino de história mobilizando as memórias, especialmente aquelas que 

ficaram invisibilizadas durante muito tempo pela historiografia colonial, entre elas as 

mulheres indígenas. O filósofo Walter Benjamin tem nos ajudado nesses trabalhos 

por apresentar uma acepção de memória como um meio de produção de 

conhecimento histórico. Em suas palavras, a memória benjaminiana não é um 

instrumento para a exploração do passado, mas o seu meio, é onde se deu a 

“vivência, assim como o solo é o meio no qual as antigas cidades estão soterradas” 

(Benjamin 1985, p. 239). A memória benjaminiana não assume apenas a dimensão da 

lembrança, como ato consciente, racional, intencional, mas ela é plena de 

esquecimento e afetividade.  

Nesse sentido, o filósofo considera não apenas as memórias voluntárias, mas 

também as involuntárias (esquecimentos). Benjamin entende que rememorar, é 



 

52 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

“lidar com o fantasma do esquecimento” (Galzerani, 2008, p. 20) e nos convida a 

rememorar, pois os mortos, os esquecidos, os que foram apagados da história são 

redimidos, quando alguém os traz à tona (Paim, 2005). Como método dialético de 

produção de conhecimento histórico e educacional, a rememoração é uma atitude 

de trazer à tona o outro, o diferente, o miúdo, o insignificante, os trapos, de “acordar 

os mortos e juntar os fragmentos” (Benjamin, 1994, p. 226).  

Benjamin, em suas diversas produções, nos oferece um leque de 

possibilidades para percebermos que o trabalho com memórias é um campo de lutas, 

disputas de poder e símbolos entre as correntes historiográficas. Compreender esses 

embates nos fornece subsídios para a luta e esperanças de mudanças no presente, 

em prol do empoderamento de grupos sociais subalternizados numa perspectiva 

decolonial. É ainda uma das possibilidades de trazer à tona aqueles que foram 

explorados e excluídos da história, estimulando a formação de “comunidades de 

ouvintes e democratizando as formas de dizer, buscando transformar uma região 

marcada pela herança do colonialismo, de regimes autoritários e violação de direitos, 

num caleidoscópio de novas formas de exercício de direitos em bases mais 

democráticas e humanistas” (Rovai, 2018, p. 308).  

Nesse sentido, temos apostado nas memórias, na epistemologia decolonial na 

interface com a história pública como caminho para romper com os silenciamentos 

de grupos subalternizados, e, nessa reflexão, o convite é para a escuta de povos 

indígenas, negros e africanos. 

 

4. Ser escuta dos povos indígenas, negros e africanos: novas 

perspectivas para o Ensino de História e para a História da 

Ditadura 

 

Tendo em vista as fissuras propostas pela História Pública e os debates sobre 

as relações étnico-raciais, ações afirmativas e educação antirracista, a perspectiva 

deste artigo é perceber como estas aberturas também permitem novas 

possibilidades para o estudo da História da Ditadura Militar (1964-1985) brasileira. As 



 

53 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

fontes documentais que possibilitaram novos debates para esse o período, como o 

relatório Figueiredo6, também descreveram violências causadas contra os povos 

indígenas. Importante ressaltar que o documento é resultado da investigação do 

órgão que deveria proteger os indígenas Brasileiros, o Serviço de Proteção ao Índio – 

SPI, o qual já sofria denúncias de irregularidades, e resultou em um escândalo, pois 

demonstrou as violências perpetradas contra essas populações. Assim, o relatório 

Figueiredo se apresenta como importante fonte para se contar a História Indígena 

neste período: 

 
A imprensa nacional e internacional dá repercussão às denúncias, e 
a imprensa da época divulga o relatório como sendo “o escândalo” 
do século. O Jornal do Brasil de 28 de março de 1968 publica em seu 
editorial e em matéria de página inteira, texto em que narra a 
indignação da opinião pública e da imprensa internacional diante do 
conhecimento dos diversos crimes cometidos contra os índios. 
Estes textos mostram, ainda, a defensiva do Ministério diante da 
repercussão internacional. Houve manifestações pela imprensa de 
diversos países, aparecendo na primeira página do New York Times 
(EUA) e como tema em edições do Los Angeles Times (EUA), Sunday 
Times (Inglaterra), Neue Revue (Alemanha), L’Express e Le monde 
(França) e Limen (Romênia). No L’Express, a abertura da matéria 
Genocídio na Amazônia é falando sobre os “três meses de inquérito 
que acabam em um enorme escândalo”. E a Lumen, revista romena, 
órgão oficial dos Jornalistas da Romênia, pediu à Agência JB, “o 
noticiário completo sobre o inquérito-escândalo” (Guimarães, 2015, 
p. 51-52).  

 

Além deste importante documento histórico, atualmente, a produção de 

filmes, os quais são importantes fontes midiáticas, e, ainda, a produção de fontes 

orais têm sido de extrema importância para contar esta História que ainda é bastante 

escrita a partir dos grandes centros urbanos e não das margens. Para isso, a 

epistemologia decolonial é uma das propostas teóricas que tem sido utilizada para 

provocar esta virada epistêmica, mudando o rumo da análise, que se transfere do 

 
6 É importante ressaltar que este documento foi produzido para investigar as violências contra os 
povos indígenas, e posteriormente, “com a instauração do Ato Institucional n.5, o relatório foi 
‘esquecido’ e, depois, dado como perdido, apesar da pressão internacional sobre o governo brasileiro 
para explicar as violências aos direitos humanos dos povos indígenas, visto que o Brasil já havia 
ratificado a Declaração Universal de Direitos do Homem na Organização das Nações Unidas 
(Guimarães, 2015, p. 53). O documento foi redescoberto pelo pesquisador Marcelo Zelic em 2012, no 
Museu do Índio, no Rio de Janeiro (Machado; Parente; Kaigang; Fagundes, 2020, p. 133). 
 



 

54 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

centro colonial para as margens do mundo. Esta mudança de paradigma possibilita a 

escuta de vozes até então inauditas. Giovani José da Silva (2024) propõe em seu 

artigo que, para além de “dar voz” ou “dar ouvidos”, é preciso que outras narrativas, 

como as de mulheres indígenas, sejam possíveis de serem ouvidas. Desta forma, Silva 

traz as narrativas da historiadora e socióloga Aymara Silvia Cusicanqui, a qual propõe 

como 

 
ideia é “dar ouvidos”, escutando e registrando com eles histórias 
outras, sob pontos de vista diversos, para “alimentar” ações e 
movimentos de emancipação/libertação. Com  essa  atitude,  Rivera  
Cusicanqui  convida a reformulações  sobre  práticas  e discursos 
descolonizadores, radicalmente diferentes do grupo M/C (Silva, 
2024, p. 5). 

 

Uma virada teórica e epistêmica é possível com um pensamento crítico, pois 

“além das categorias de raça/etnia e gênero, compreender os movimentos políticos 

de mulheres indígenas têm exigido reflexões mais aprofundadas em torno das 

noções de branquitude e colonialidade enquanto ideias que se inter-relacionam” 

(Dutra, Mayorga, 2019, p. 121). Assim, aproximar estas abordagens com 

epistemologias críticas possibilita trazer ao debate povos indígenas, negros e 

africanos para a história do tempo presente, implica refletir sobre a necessidade de 

uma pesquisa com estes povos e não sobre eles, em que espaços de construção 

coletiva traduzem, muitas vezes, as marcas da colonização violenta.  

A colonização ou invasão colonial são “passados que não passam”, em que as 

marcas da colonização - a colonialidade - se apresenta de forma visível, resultando na 

invisibilidade social e a exclusão econômica e política de povos tradicionais, dos 

povos negros e africanos no Brasil e em outros países da América Latina. Uma 

investigação sobre “um tempo que é o seu próprio tempo com testemunhas vivas e 

com uma memória que pode ser a sua” (Arend, Macedo, 2012, p. 6), relaciona as 

propostas e as intervenções de povos que foram invisibilizados pela narrativa 

tradicional da história que não refletia sobre as exclusões destes povos, mantendo 

os mesmos em um espaço de exclusão e invisibilidade, em espaços marginais e 

periféricos. Assim, ao trazermos suas narrativas para visibilidade é possível 

problematizar narrativas de resistência e o protagonismo na História. Por esse 



 

55 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

motivo, a escuta de suas vozes assume um compromisso ético, pois não é a História 

que dá voz a esta pessoas, mas são estas vozes que necessitam de uma escuta 

sensível e de novas perspectivas historiográficas que possibilitem acolher as suas 

vozes, principalmente sobre períodos marcados por violências da nossa História. 

 

5. Práticas antirracistas e decoloniais de pesquisa e ensino 

para contar a História da Ditadura 

 

O fato de que indígenas, negros e africanos sejam ouvidos, implica impor uma 

posição de escuta: desta vez não serão as outras pessoas a falar por elas, mas são 

estas pessoas que estão à frente de suas narrativas. Para isso, é preciso problematizar 

duas questões: o ato de que é preciso ser escuta, e, para isso, apto de forma passiva. 

Não precisamos falar por estas pessoas ou interpretá-las; mas se exige uma outra 

postura do pesquisador e da pesquisadora: é preciso ter “ouvidos de ouvir e olhos de 

ver” e realizar uma escuta sensível. Esta virada epistêmica se alia às propostas da 

História Pública, sendo que este artigo propõe que se faça a construção das possíveis 

aproximações e possibilidades que se tem a partir das perspectivas críticas aqui 

trazidas para o debate.  

Dar visibilidade às vozes de sujeitos emudecidos pela História é trazer à tona 

as trajetórias de lutas e os seus protagonismos, pois são batalhas travadas em defesa 

de seus territórios tradicionais, pelo direito à existência e (re) existência. Em relação 

aos indígenas, é uma luta para a manutenção do direito de permanecerem em suas 

terras ancestrais, a partir de sua cultura e seus saberes tradicionais, mas sobretudo, 

por sobrevivência, em defesa de seus corpos-territórios (Baniwa, Kaingang, 

Mandulão, Schwingel, 2023; Nichnig, 2024). Evidenciar este protagonismo é 

transformador para a historiografia que assume que as e os indígenas não são 

pessoas de um passado colonial, mas são pessoas do presente, e portanto, podemos 

nos dar conta da potência e do potencial transformador das trajetórias e experiências 

das meninas e mulheres indígenas. Além disso, pensar que pessoas negras e africanas 

devem ter suas histórias de luta contadas, e na perspectiva da História Pública, a voz 



 

56 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

das mulheres indígenas, homens indígenas, negros e negras, africanos e africanas e a 

escuta sensível necessitam de uma virada, uma modificação na Historiografia e na 

História Ensinada, o que será trazido com as experiências das autoras deste artigo, 

como pesquisadoras e professoras de e com pessoas indígenas e africanas. 

Refletir sobre a cultura histórica e repensar a educação histórica diante da 

negação de direitos e da exclusão social dos povos indígenas, negros e africanos no 

Brasil fez com que muitos sujeitos, ao invés de enaltecer suas culturas, vivenciassem 

um processo de apagamento. Buscando reverter esse processo de aculturação e 

apagamento, as populações indígenas da atualidade “tomam emprestado do 

passado os elementos da memória que necessitam para se acharem no presente e 

afirmarem suas identidades coletivas” (Laville, 2005, p. 20).  

O fortalecimento das identidades coletivas no tempo presente se intensificou 

no Brasil após o período da ditadura militar e, foi no processo de redemocratização, 

que o resultado das lutas dos diferentes movimentos sociais brasileiros, 

principalmente os de negros e indígenas, tivessem seus direitos assegurados na 

Constituição Federal de 1988. Assim, mesmo que ainda a democracia no Brasil não 

esteja consolidada, os indígenas (formalmente ou na letra da lei) têm seus direitos 

garantidos, como exemplo, à vida, ao território, à história, à língua e à preservação 

de sua cultura. Mas se estes direitos estão conquistados, de fato não estão 

assegurados, e as pessoas indígenas os reivindicam em diferentes planos, assim 

como denunciam atualmente a necessidade de demarcação de suas terras, direitos 

ainda não estão efetivamente garantidos. 

 Como os conceitos de cultura e consciência histórica podem ser úteis para 

que estes temas sejam abordados na História Ensinada e para que as subjetividades 

e o entendimento de temas como discriminação, racismo, branquitude sejam 

incorporados ao debate da História? E especialmente, como estes podem ser 

utilizados para contar outras narrativas da História da Ditadura? 

Foi sedimentado na cultura escolar (principalmente até as mudanças 

propostas pela Constituição Federal e as leis de 10639/2003, 11.645/2008 e a legislação 

que trata especificamente da História das Mulheres Lei 14.986/2024) uma mudança 

no entendimento de que as narrativas destes sujeitos antes invisibilizados no passado 



 

57 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

tornem-se visíveis na contemporaneidade. As leis citadas nos permitem contar uma 

história de protagonismo e de visibilidade dos sujeitos, especialmente quando 

observamos a historiografia da ditadura, ainda notamos o predomínio de narrativas 

sobre pessoas brancas, vinculadas às elites brasileiras posicionadas nos grandes 

centros. Estas leis permitem abrir novas possibilidades e novos horizontes também 

para a História da Ditadura. 

Para isso, entende-se a necessidade de assumir o protagonismo indígena e 

negro, o que é possível através dos aportes da História Pública e dos 

posicionamentos críticos dos estudos Decoloniais, Pós-Coloniais e dos Estudos de 

Gênero. Portanto, nossas práticas se dão a partir de uma historiografia engajada, 

construindo uma escuta sensível e narrativas que dão visibilidade às trajetórias e 

vozes inauditas, aliadas a correntes epistemológicas que rompem e criticam uma 

base curricular eurocêntrica, misógina e racista. 

Nilma Lino Gomes afirma que “é preciso descolonizar os currículos”, pois 

“noções consolidadas pelo currículo escolar são reforçadas pelas relações de poder, 

pela pobreza, pela exploração capitalista, pelo racismo e pelo sistema patriarcal, e 

forjam subjetividades” (Gomes, 2019, p. 228). 

Diante disso, como as trajetórias e vozes de mulheres indígenas Guarani e 

Kaiowá reunidas em assembleias nos ajudam a pensar a descolonização dos 

currículos? Como esta virada epistêmica é possível, nos modos de fazer ciências e nas 

propostas da História Ensinada? E como pretendemos fazer com que a história que 

pesquisamos possa ser útil para modificar não somente a História Ensinada e 

Aprendida, mas a realidade de meninas e mulheres indígenas? 

 

6. Para não acabar com a conversa: possibilidades e debates 

possíveis 

 

Com as inquietações apresentadas neste artigo, entendemos que é preciso 

que a historiografia incorpore as memórias e narrativas dos próprios sujeitos que 

sofreram o processo de colonização, como as populações indígenas e 

afrodescendentes. Assim, se apoia nos estudos indigenistas, indígenas e dos estudos 



 

58 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

negros, estudos decoloniais e pós-coloniais para trazer à tona estas vozes que não 

tinham escuta, em uma narrativa que era apenas do colonizador, ou dos pioneiros. 

Estas perspectivas críticas proporcionam uma nova visão para a História, em que 

estes sujeitos, ao narrarem suas experiências e trajetórias de vida, apresentam novos 

olhares e perspectivas outras, pois trazem consigo suas experiências e 

subjetividades, marcadas pela violência do jugo colonial, mas também por uma forte 

experiência de quem precisa lutar diariamente pela própria existência.  

Temos desenvolvido um trabalho extensionista pelo Programa Universidade 

Sem Fronteiras, financiado pelo governo do estado do Paraná, cuja temática de 

reflexão é pensar em como trabalhar com os temas sensíveis em sala de aula. O 

projeto encontra-se em andamento neste ano e, para colocar em prática as atividades 

extensionistas, temos feito um trabalho em colaboração com a comunidade indígena 

guarani, situada no Barreiro das Frutas, na cidade de Campo Mourão. Uma das 

primeiras ações foi a escuta da liderança indígena da comunidade, que narrou a sua 

história para nós, especialmente sobre a fundação e revigoramento da cultura na 

região. Após vários momentos de escuta por meio de entrevistas, passamos a 

transcrever as narrativas e estamos desenvolvendo um material didático que irá 

contar a história dos povos guarani na região de Campo Mourão. O trabalho está 

sendo pela via da autoria compartilhada, visto que a liderança indígena participa das 

escolhas dos personagens, do cenário e do recorte da história a ser narrada. Como 

essa atividade extensionista envolve também seis bolsistas de graduação de História 

da Universidade Estadual do Paraná (UNESPAR), estamos indo ao encontro da 

efetivação da legislação 11.6450/08 e desenvolvendo uma prática de história pública 

pela via da dialogicidade, criatividade, escuta sensível e autorias compartilhadas. 

Em relação às mulheres, assim como outras minorias identitárias, suas 

histórias e narrativas têm sido invisibilizadas ao longo da História, como já foi 

ressaltado, sendo que a proposta das áreas como da História das Mulheres, dos 

Estudos de Gênero e Feministas, e dos Estudos Decoloniais e Pós-coloniais é dar 

visibilidade a estas narrativas invisibilizadas, percebendo e ressaltando as 

desigualdades e as relações de poder presentes que impactam suas vivências e suas 

invisibilidades e/ou apagamentos históricos. Em relação à História da Ditadura, as 



 

59 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

perspectivas destas áreas de estudos possibilitam que novas histórias sejam 

contadas, permitindo uma visão mais plural e diversa deste período histórico.  

Como pesquisadoras do campo educacional, professoras-historiadoras 

atuantes em programas de graduação e pós-graduação stricto sensu, temos nos 

aproximado do pensamento decolonial e desenvolvido pesquisas e práticas de 

formação de professores, privilegiando a produção de conhecimento contra-

hegemônico, ou seja, com bases epistemológicas que acolhem diferentes saberes e 

fazeres de diferentes povos indígenas, africanos e afro-brasileiros para a construção 

de histórias a contrapelo (Benjamin, 1985) das tendências dominantes em períodos 

da história marcados por traumas coletivos e violências de várias naturezas, como na 

ditadura militar. 

Enquanto possibilidade de ação, temos muitos desafios, especialmente para a 

escuta de memórias e narrativas dos povos indígenas, especialmente as mulheres 

que tratam das suas experiências vividas durante a ditadura militar - temática 

considerada sensível e/ou controversa na sala de aula, nas pesquisas e nas atividades 

de extensionistas. Fica uma chamada para a escuta de mulheres como Tuíre Kayapó 

em busca da construção de narrativas partilhadas que contribuam para o 

adensamento da historiografia da ditadura militar. 

 

Referências 

 

ALMEIDA, Juniele Rabêlo; ROVAI, Marta Gouveia de Oliveira. (Org.). Introdução à 
História Pública. São Paulo: Letra e Voz, 2011. 
 
AZEVEDO, Leidiane Ramos. Protagonismo indígena e o ensino de História: Pensando 
A Presença Mebêngôkre-Kayapó em Redenção-PA. Dissertação. Programa de Pós-
Graduação em Ensino de História ProfHistória, Universidade do Sul e Sudeste do Pará. 
2024. 
 
AREND, Silvia Maria Favero; MACEDO, Fabio. Sobre a história do tempo presente: 
entrevista com o historiador Henry Rosso. Tempo e Argumento. Florianópolis, v. 1, n. 
1, p. 201– 216, jan./jun. 2009. 
 



 

60 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

BANIWA, Braulina; KAINGANG, Joziléia; MANDULÃO, Giovana; SCHWINGEL, Kassiane 
(Org.). Mulheres: corpos-trritórios indígenas em resistência. Porto Alegre: Fundação 
Luterana de Diaconia: Conselho de Missão entre Povos Indígenas, 2023, p. 7-25. 
 
BAUER, Leticia; BORGES, Viviane Trindade. Outras memórias, outros patrimônios: 
desafios do fazer com e para os sujeitos envolvidos. In: BAUER, Leticia; BORGES, 
Viviane Trindade(org.). História oral e patrimônio cultural: potencialidades e 
transformações. São Paulo: Letra e Voz, 2018b.p. 31-52. 
 
BENJAMIN, Walter. O narrador. In: Obras Escolhidas, V. I, Magia e técnica, arte e 
política. Tradução de S.P. Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1985. 
 
BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte: Ed. da UFMG/Imprensa Nacional do 
estado de São Paulo, 2007. 
 
CAVALCANTI JUNIOR, Ary. A.. As Dinas do Araguaia: protagonismo feminino na luta 
contra a ditadura militar. 1. ed. Salvador: Sagga editora e comunicação, 2024. v. 1. 
206p. 
 
CONTRERAS, J. Autonomia de professores. São Paulo: Cortez, 2002. 
 
CONRADI, Carla Cristina Nacke. "Memórias do sotão": vozes de mulheres na 
militância política contra a ditadura no Paraná (1964-1985). Tese. Programa de Pós 
Graduação em História. Universidade Federal do Paraná, 2015. 
 
CUSICANQUI, Silvia Rivera. Uma reflexão sobre práticas e discursos 
decolonizadores. - 1a ed. - Buenos Aires : Tinta Limón, 2010. 80 p. (Sociología de la 
Imagen. Una visión desde la historia colonial andina; Ch’ixinakax utxiwa. Una 
reflexión sobre prácticas y discursos descolonizadores).  
 
DUTRA, J. C. O., MAYORGA, C. Mulheres indígenas em movimentos: Possíveis 
articulações entre gênero e política. Psicologia: Ciência e Profissão, 39 (n. esp.), 113-
129, 2019.  
 
FRISCH, Michael. A História não é uma via de mão única ou de A Shared Authority à 
cozinha digital, e vice-versa. In: MAUAD, Ana Maria; ALMEIDA, Juniele Rabêlo de; 
SANTHIAGO, Ricardo. História Pública no Brasil - Sentidos e itinerários. São Paulo: 
Letra e Voz, 2016. 
 
GALZERANI, Maria Carolina Bovério. Memória, tempo e história: perspectivas teórico-
metodológicas para a pesquisa em ensino de história. In: Cadernos CEOM, n.28. 
Chapecó-SC: Unochapecó, 2008. 
 
GAGNEBIN, Jeanne Marie. História e narração em Walter Benjamin. São Paulo: 
Perspectiva, FAPESP; Campinas-SP: Editora da Unicamp, 2011. 
 



 

61 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro e intelectualidade negra descolonizando os 
currículos. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; 
GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 2 ed., p.223-246.  
 
GUIMARÃES, Elena. Relatório Figueiredo: entre tempos, narrativas e memórias. 2015. 
203 f. Dissertação (Mestrado em Memória Social) – Programa de Pós-Graduação em 
Memória Social, Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 
2015. 
 
HUYSSEN, Andréas. Seduzidos pela memória: arquitetura, monumentos, mídia. Rio 
de Janeiro: Aeroplano, 2000. 
 
LAVILLE, Christian. Em Educação Histórica, a memória não vale a razão! Educação em 
Revista, n.41 Belo Horizonte jun. 2005, p. 13-41. 
 
MACHADO, Juliana Salles; PARENTE, Isabele Soares; KAINGANG, Jozileia Daniza; 
FAGUNDES, Marcelo Gonzalez. Mulheres indígenas, Mulheres de luta: Terra, 
Educação e Resistência. In: WOLFF, Cristina Scheibe; ZANDONÁ, Jair; MELLO, Soraia 
Carolina de. Mulheres de luta: feminismo e esquerdas no Brasil (1964-1985) Curitiba: 
Appris, 2020, p. 131-150. 
 
MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia do ser e a geopolítica do conhecimento. 
Modernidade, império e decolonialidade. In B. De S. Santos & M. P. Meneses (Org.)., 
Epistemologias do Sul, p. 337-382. Coimbra: Almedina, 2009. 
 
NICHNIG, Claudia Regina. Corpos-territórios Kaiowá e Guarani na Kunangeu Aty 
Guasu: em luta contra as violências de gênero. Tese (Doutorado em História) 
Programa de Pós-Graduação em História, UDESC, 2024. 
 
OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; CANDAU, Vera Maria Ferrão. Pedagogía decolonial y 
educación anti-racista e intercultural en Brasil. In: WALSH, Catherine (Org.) 
Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. 
Tomo I. Quito, Ecuador: Ediciones Abya-Yala, 2013, p. 273-303. 
 
OLIVEIRA, Maria da Gloria. Os sons do silêncio: interpelações feministas decoloniais à 
história da historiografia. Hist. Historiogr., v. 11, n. 28, set-dez, ano 2018, p. 104-140. 

http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=i&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=WOLFF,+CRISTINA+SCHEIBE


 

62 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 38-62, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 
ORIÁ, Ricardo. Memória e Ensino de História. In: BITTENCOURT, Circe. O saber 
história em sala de aula. São Paulo: Contexto, 1997, p. 128-148. 
 
PAIM, Elison Antonio. Memórias e experiências do fazer-se professor. Tese 
(Doutorado) – Faculdade de Educação, Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas 2005. 

 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. Coimbra 
-Portugal: Almedina, 2009, p. 74-117. 
 
ROSANVALLON, Pierre. A democracia do século XXI. Nueva Sociedad (especialem 
português), p. 149-163,  julho de 2018. 
 
ROVAI, Marta Gouveia de Oliveira; MONTEIRO, Lívia Nascimento. História das 
mulheres e História pública: desafios e potencialidades de um ensino posicionado. 
Revista História em Reflexão - Revista Eletrônica, v. 14, p. 206-230, 2020. 
 
SILVA, Giovani José da. “Dar voz” ou “dar ouvidos” aos subalternizados? O “Sul 
Global” em perspectiva na obra de Silvia Rivera Cusicanqui. Tempo e Argumento, v. 
16 n. 43 (2024), p. 1-26. 
 
SANTHIAGO, Ricardo. Duas palavras, muitos significados: alguns comentários sobre 
a história pública no Brasil. In: MAUAD, Ana Maria; ALMEIDA, Juniele Rabêlo de; 
SANTHIAGO, Ricardo. História Pública no Brasil. Sentidos e itinerários. São Paulo: 
Letra e Voz, 2016, p. 23-36. 
 
SEIXAS, J. A. de. Percursos de memórias em terras de história: problemáticas atuais. 
In: BRESCIANI, M. S. M.; NAXARA, M. (Orgs.). Memória e (re)sentimento: indagações 
sobre uma questão sensível. Campinas-SP: Editora da Unicamp, 2004. p. 37-53. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidad, plurinacionalidad y decolonialidad: las 
insurgências político-epistémicas de refundar el Estado. Tábula Rasa. Bogotá - 
Colômbia, n.9: p. 131-152, julio-diciembre 2008. 
 
 
Artigo recebido em: 28/05/2025 
 
Aprovado para publicação em: 18/06/2025 

 


