
 

 

 

 

DOI: https://doi.org/10.30612/frh.v27i49.19913 

 

 
O Ressoar das Vozes que Romperam o Silêncio: 

Aspectos históricos e socioculturais dos povos 

indígenas Tabajara e os Tapuio em Nazaré 

 

The Resound of Voices Thar Broke the Silence: Historical 

and cultural aspects of the Tabajara and Tapuio in Nazaré 

Indigenous Peoples  

 

El Resumen de las Voces que Rompieron el Silencio: 

Aspectos históricos y culturales de los pueblos indígenas 

Tabajara y Tapuio in Nazaré 
 

Antonio Alves Pereira 
Mestre em História pela UEMA 

Professor da rede 
municipal de ensino de Pedro II – PI 

antonioalves1987@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0005-6831-2443 

 
Franc-Lane Sousa Carvalho do Nascimento 

Doutora em Educação pela UFRN 
Professora da UEMA 

franclanecarvalhon@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0001-6956-4670 

  
Marcia Dutra da Silva 

Mestranda em Educação pela UEMA 
marciadutradasilva04@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0004-9024-4259 
 



 

309 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Resumo 
Embora o mito da extinção total dos indígenas no Piauí tenha sido propagado até 
mesmo pela historiografia piauiense, muitos povos vêm rompendo o silêncio, 
afirmando e reivindicando identidades, a exemplo dos Tabajara e os Tapuio em 
Nazaré, habitando na zona rural do município de Lagoa de São Francisco – PI. Assim, 
a escola surgiu como um possível locus de resistência histórico-cultural, demandando 
à necessidade de um processo de reparação histórica, pois a imagem atribuída a estes 
povos que outrora adentrava as escolas desse país com uma forte marca do viés 
colonialista, havendo muitos resquícios ainda na atualidade. Desse modo, a pesquisa 
buscou analisar a constituição histórica e sociocultural dos povos Tabajara e os 
Tapuio em Nazaré como possibilidades de ressignificação dos conhecimentos 
escolares na Escola Municipal Professor José Raimundo Pereira, instituição 
atendendo os indígenas. A realização deste estudo ocorreu a partir de uma pesquisa 
de campo, sendo esta de cunho descritivo e concepção qualitativa. Por fim, a 
ressignificação dos conhecimentos escolares pressupondo a escola contemplando o 
contexto, constituindo-se desse modo como um possível espaço de efetivação dos 
direitos conquistados e materialização daquilo que é proposto no currículo. 
 
Palavras-chave: Ensino. História e cultura. Povos indígenas. Conhecimentos 
escolares. 
 
 
Abstract 
Although the myth of the total extinction of the indigenous people of Piauí has been 
propagated even by the historiography of Piauí itself, many people have been 
breaking the silence and starting to express and claim their identities, such as the 
Tabajara and Tapuio in Nazaré, who live in the rural area of Piauí. municipality of 
Lagoa de São Francisco – PI. Thus, the school emerges as a possible locus of historical-
cultural resistance, demanding the need for a process of historical repair, since the 
image attributed to these people who once entered the schools of this country had 
a strong mark of colonialist bias, with many remains still today. Therefore, this 
research seeks to analyze the constitution of the history and culture of the Tabajara 
and Tapuio in Nazaré peoples as a possibility of re-signifying school knowledge at 
Escola Municipal Professor José Raimundo Pereira, an institution that serves the 
community. The carrying out of this study is guided by field research, which is 
descriptive in nature and qualitative in design. Finally, the reframing of school 
knowledge presupposes that the school contemplates the context, thus constituting 
itself as a possible space for realizing the rights achieved and materializing what is 
proposed in the curriculum.  
 
Keywords: Teaching. History and culture. Indian people. School knowledge. 
 
 
 
 
 
 



 

310 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Resumen 
Aunque el mito de la extinción total de los indígenas en el Piauí haya sido propagado 
incluso por la historiografía de piauiense, muchas personas vienen rompiendo el 
silencio, afirmando y reivindicandio sus identidades, como los Tabajara y los Tapuio 
en Nazaré, viviendo en la zona rural del municipio de Lagoa de São Francisco – PI. Así, 
la escuela surgió como un posible locus de resistencia histórico-cultural, exigiendo la 
necesidad de un proceso de reparación histórica, pues la imagen atribuida a estas 
personas que alguna vez ingresaron a las escuelas de este país com una fuerte marca 
de sesgo colonialista, con muchos vestigios aún en la actualidad. Por lo tanto, esta 
investigación buscó analizar la constitución histórica y sociocultural de los pueblos 
Tabajara y Tapuio en Nazaré como una posibilidad de resignificación del 
conocimiento escolar en la Escola Municipal Profesor José Raimundo Pereira, 
institución que atende a los indigenas. La realización de este estudio ocurió a partir 
de una investigación de campo, la cual es de naturaleza descriptiva y de diseño 
cualitativo. Finalmente, el replanteamiento del conocimiento escolar presupone que 
la escuela contemple el contexto, constituyéndose así como un espacio posible para 
la realización de los derechos alcanzados y la materialización de aquello que es 
propuesto em el currículo. 
 
Palabras claves: Enseñanza. Historia y cultura. Pueblos indígenas. Conocimientos 
escolares. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

311 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

1. Introdução 

 

Este artigo é parte de uma pesquisa maior vinculada ao Programa de Pós-

Graduação em História – PPGHIST, na Universidade Estadual do Maranhão - UEMA 

em 2021, com o projeto intitulado “O resgate da história, memória e identidade dos 

povos Tabajara e Tapuio da Aldeia Nazaré: caminhos para a ressignificação do contexto 

escolar de uma comunidade autodeclarada indígena em Lagoa de São Francisco – PI”, 

devido à necessidade de delimitação e as percepções adquiridas no decorrer da 

pesquisa, foram realizadas algumas modificações, para mudança no título: “Trilhas 

da história e da cultura dos Tabajara e Tapuio de Nazaré: ressignificando saberes 

escolares em uma comunidade indígena”. 

O interesse pelo tema surgiu a partir de estudos realizados pelo autor, como 

leituras de artigos e outras obras abordando temáticas relacionadas à história e 

mobilizações dos povos indígenas nos últimos anos, em específico, aqueles povos 

que reivindicam as identidades após um longo período de silenciamento. Os estudos 

provocaram motivações advindas de conhecimentos pertinentes ao contexto dos 

povos Tabajara e os Tapuio em Nazaré e adjacências, situada na zona rural do 

município de Lagoa de São Francisco, região Norte do Piauí, a 203 km da capital 

Teresina.  

Nesse sentido, conhecer os caminhos que esses povos vêm percorrendo 

para a resgatar a história e afirmar as expressões socioculturais, buscando pesquisar 

as relações entre esse processo de ressignificação de conhecimentos escolares 

frente ao contexto escolar que os contempla, no caso a Escola Municipal Professor 

José Raimundo Pereira, demanda uma pesquisa mais aprofundada. Nesse sentido, a 

ressignificação pressupõe um movimento recursivo entre a escola e os indígenas em 

Nazaré, fazendo emergir a necessidade de uma cooperação mútua na difusão, 

construção e valorização de conhecimentos. 

A escolha por uma comunidade recentemente organizada enquanto 

coletividade indígena como locus da pesquisa ocorreu devido à necessidade de ouvir 

as vozes de povos por muito tempo silenciados pelas mordaças do viés colonialista, 

o qual, até por volta dos anos 1970, direcionou boa parte das produções 



 

312 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

historiográficas acerca da temática indígena. Dessa forma, sendo urgente e 

necessário cada vez mais espaço para esses povos com as identidades, memórias, 

história e expressões socioculturais ofuscadas pelas sombras etno-eurocêntricas 

promotoras de imposição cultural e de práticas bastante violentas, as quais inclusive 

intencionalmente propagando a ideia que no estado do Piauí não haveria mais povos 

indígenas, divulgando por muito tempo a ideia de sua exterminação em meados do 

século XIX. Nesta perspectiva, a pesquisa buscou responder à seguinte pergunta: 

como na história e a cultura dos indígenas Tabajara e os Tapuio em Nazaré foram 

ressignificados os conhecimentos escolares da instituição que atende os indígenas? 

Esta pesquisa teve como objetivo geral analisar a constituição da história e 

sociocultural dos povos Tabajara e os Tapuio em Nazaré como possibilidade de 

ressignificação dos conhecimentos escolares na Escola Municipal Professor José 

Raimundo Pereira. Assim sendo, entender a relação entre currículo escolar e as 

vivências dos indígenas em Nazaré, e como o contexto de aprendizagem mais 

significativa sobre a história e as culturas indígenas, assim como produzir um livro 

paradidático com os aspectos históricos, socioculturais e identitários dos povos 

Tabajaras e os Tapuios em Nazaré, realizando posteriormente a apresentação para 

os indígenas e na Escola Municipal Professor José Raimundo Pereira. 

Além da análise das informações obtidas na pesquisa de campo por meio de 

entrevistas semiestruturadas, o estudo demandou a análise de obras relacionadas à 

história dos povos indígenas, estudos recentes contemplando a temática abordada, 

consulta a legislação e outros materiais permeando o campo do direito dos povos 

indígenas, bem como a análise de diversos aspectos relacionados à história, as 

memórias e a identidade desses povos, propondo-se uma leitura e escuta atenta das 

vozes dos povos compondo as coletividades indígenas em Nazaré, as quais 

continuam a ecoar apesar das práticas colonialistas amordaçando historicamente 

impostas até outrora. 

 

2. Aspectos históricos e socioculturais dos povos 

indígenas Tabajara e os Tapuio em Nazaré  



 

313 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 

Nas minhas primeiras impressões com relação à proposta do Programa de 

Pós-Graduação História, PPGHIST – UEMA, compreendi a necessidade e a relevância 

da realização e a aplicabilidade dos produtos educacionais. Concebi esta exigência do 

programa como uma espécie de legado que o/a pesquisador/a e o programa deixam 

para a comunidade pesquisada e os contextos mais amplos, abrangendo universos 

para além do campo acadêmico.  

Nos primeiros contatos com os indígenas em Nazaré para a apresentação do 

projeto desta pesquisa, tomando conhecimento do quanto os indígenas consideram 

relevante os estudos realizados sobre eles. Notei também uma preocupação das 

lideranças no sentido de compreender como cada pesquisa contribuiria para o 

fortalecimento do povo, ou seja, que retorno a pesquisa lhes traria. Após uma 

explanação geral sobre este estudo, em julho de 2021, apresentei com mais detalhes 

a proposta de produto educacional submetida junto ao projeto de pesquisa na 

Seleção ao Mestrado no início daquele ano. 

A princípio, a proposta se tratava da elaboração de um e-book didático 

pedagógico, devendo ser atribuído ao mesmo o título “História, memória e identidade 

dos povos indígenas Tabajara e Tapuio da Aldeia Nazaré de Lagoa de São Francisco – PI”, 

buscando contemplar no material os aspectos históricos, geográficos, arte e cultura, 

bem como os rituais dos povos Tabajara e Tapuio. A produção teria como base 

estudos realizados junto a esses povos, obras históricas e principalmente a escuta 

atenta das vozes dos povos indígenas pesquisados. 

Em julho de 2021, durante a explanação da pesquisa, ao ouvir as lideranças 

da comunidade indígena, foi possível identificar as principais reivindicações: terra, 

educação e saúde. Com a pesquisa, e consequentemente o chamado produto 

contemplarem o universo educacional, motivou o estudo na perspectiva das 

principais demandas colocadas pelos indígenas em Nazaré. 

Movido pela inquietação de conciliar o atendimento a alguma necessidade 

dos povos indígenas em Nazaré com a exigência do programa, eram constantes as 

reflexões sobre a melhor forma elaborar o produto educacional, inclusive pensando 

em outras alternativas diferentes do que foi proposto no projeto de pesquisa 



 

314 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

aprovado na Seleção do Mestrado, discutindo junto a orientação a possibilidade do 

produto abranger questões vinculadas à readequação do currículo ou da Proposta 

Pedagógica da Escola Municipal Professor José Raimundo Pereira, instituição escolar 

atendendo aos/as indígenas alunos/as em Nazaré e região. 

Durante a realização das entrevistas para esta pesquisa, entre os meses de 

março e junho de 2022, a escuta dos/as participantes foi decisiva para a consolidação 

do formato e dos aspectos contendo no produto educacional a ser realizado. Ao 

entrevistar os indígenas Tabajara, os indígenas Tapuio, professores/as indígenas, 

professores/as não indígenas e profissionais no núcleo gestor atuando na Escola 

municipal Professor José Raimundo Pereira, a partir de percepções gerais de cada 

grupo de participantes, foi possível compreender mais a fundo as necessidades 

dos/as indígenas e a instituição que os atende, no estudo sobre a temática indígena 

no contexto escolar. 

Os indígenas, de modo geral, acreditavam que a escola pode ser um espaço 

de fortalecimento da história e das expressões socioculturais. Quantos aos/as 

professores/as indígenas, eles enxergavam o estudo atual com a temática na 

instituição como algo incipiente, pontuando que essa questão deveria ser 

aprofundada e mais distribuída ao longo do letivo, pois as discussões sobre o tema 

estavam mais concentradas no mês de abril. 

Os/as professores/as que não são indígenas mencionaram as dificuldades de 

discutir a história e a cultura dos povos indígenas devido à ausência de materiais 

didáticos contemplando essa temática, expondo que, diferentemente dos/as 

professores/as indígenas, eles desconheciam muitos aspectos a respeito dos 

indígenas na região de Nazaré. Os profissionais no núcleo gestor da escola, além de 

mencionarem os esforços para contemplar a temática, também citaram a ausência 

de fontes escritas abordando a temática como uma das principais dificuldades para o 

estudo junto aos/as estudantes. 

Frente à análise do Projeto Político Pedagógico da Escola Municipal 

Professor José Raimundo Pereira (2022), o qual na época propunha o estudo com a 

temática indígena ainda de modo incipiente e sobre o Currículo do Piauí (2020) 

adotado pelo município de Lagoa de São Francisco e sequer mencionando os povos 



 

315 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

indígenas no estado, confirmando à necessidade de produção de uma material 

didático para às salas de aula naquela instituição escolar, fortalecendo na prática as 

discussões acerca da temática indígena. 

Com base nessas percepções e na busca pela contribuição tanto para o 

processo de fortalecimento histórico e cultural dos povos Tabajara e Tapuio em 

Nazaré, quanto pelas possibilidades de ressignificação dos conhecimentos escolares, 

foi iniciado junto a este estudo a elaboração de um produto educacional em forma 

de livro paradidático no formato A5, a ser disponibilizado nos formatos impresso e 

em PDF, ampliando assim as formas de utilização. A mudança de formato de um e-

book para um livro impresso justifica-se pela maior acessibilidade do público usuário 

do material. O formato do produto educacional em PDF estará disponível para 

consulta e download em um site,1 na aba colaborações externas. 

O referido produto trata-se de um livro paradidático intitulado “O ressoar das 

vozes que romperam o silêncio: aspectos históricos e culturais dos povos indígenas 

Tabajara e Tapuio de Nazaré”, disponibilizado para estudantes do 6º ao 9º ano do 

Ensino Fundamental na citada Escola. 

Ao enfocar os aspectos históricos e socioculturais dos indígenas em Nazaré, 

esse material possibilitará atividades pedagógicas direcionadas à história dos 

indígenas Tabajara e os Tapuio na região, sobre os aspectos geográficos 

contemplando a localidade e as imediações, bem como a arte e a cultura desses 

indígenas, abrangendo questões relacionadas às pinturas corporais, rituais, assim 

como poemas e cantos de Toré. 

Durante a construção do produto educacional, ao buscar a sistematização 

das vozes, as vivências, os conhecimentos, os fazeres desses povos, eles foram 

evidenciados como sujeitos de destaque no decorrer da elaboração do material, seja 

nas informações colhidas durante as entrevistas, através de estudos realizados junto 

aos indígenas ou nas análises do produto pelos nativos durante o processo de 

elaboração. 

 

 
1O subsídio estará disponível no site: https://museumiamaria.wordpress.com/, na aba colaborações externas 



 

316 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

3. Pressupostos metodológicos da pesquisa 

 

Para a realização da pesquisa buscamos inicialmente fazer um apanhado 

geral sobre os aspectos históricos e socioculturais pertinentes aos povos indígenas 

Tabajara e os Tapuio em Nazaré. Para isso, foram analisados estudos recentes sobre 

a temática e obras históricas, sendo contemplados também documentos envolvendo 

aspectos legais. A pesquisa foi realizada por meio de um estudo de campo, sendo 

descritiva, pois se compreendeu a relevância de ir in loco para analisar o contexto 

habitado pelos povos indígenas em Nazaré, assim como compreender o processo de 

reconstrução histórica e afirmação sociocultural deles. A análise das possibilidades 

desse processo como possibilidades de ressignificação dos conhecimentos escolares 

construídos e partilhados na instituição educacional, demandou a extensão da 

pesquisa até o ambiente escolar na Escola Municipal Professor José Raimundo 

Pereira.  

Este estudo seguiu uma abordagem qualitativa, a qual “[...] depende de 

muitos fatores, tais como a natureza dos dados coletados, a extensão da amostra, os 

instrumentos de pesquisa e os pressupostos teóricos que nortearam a investigação” 

(Gil, 2002, p.133). Quanto ao cenário da pesquisa, foi a localidade habitada pelos 

indígenas em Nazaré, situada na zona rural do município de Lagoa de São Francisco 

– PI. Com uma população de 456 pessoas, em 142 famílias. Dentre os habitantes, 415 

são da etnia Tabajara e 41 são da etnia Tapuio. 

Considerando que a pesquisa busca contemplar a ressignificação dos 

conhecimentos escolares construídos e socializados, a Escola Municipal Professor 

José Raimundo Pereira, também sendo um loco de análises nesse estudo. A 

instituição conta com um público de 340 alunos, sendo 80 destes indígenas. Entre o 

núcleo gestor, corpo docente e auxiliares, a escola conta com 34 profissionais 

diretamente envolvidos no funcionamento da escola. 

Sobre aos/as participantes na pesquisa, foram realizadas entrevistas 

semiestruturadas com três indígenas da etnia Tapuio e três indígenas da etnia 

Tabajara, bem como com profissionais na educação vinculados à citada escola, sendo 

três professores indígenas, três professores não indígenas e dois profissionais 



 

317 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

atuando no núcleo gestor da escola. Os/as participantes foram definidos no decorrer 

da pesquisa. 

Quanto aos critérios para escolha dos/as indígenas entrevistados, tanto no 

que se refere aos três indígenas da etnia Tabajara, quanto aos três indígenas da etnia 

Tapuio, foram: ser indígena das etnias mencionadas (Tabajara e Tapuio), residir 

atualmente na Aldeia Nazaré, ter participado desde o início no processo constituição 

da Associação dos Povos Indígenas Tabajara Tapuio da Comunidade Nazaré (APIN),  

aceitar de livre e espontânea vontade participar do estudo e assinar o Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE). Foram excluídos os indígenas que não 

habitavam na localidade, bem como aqueles/as que não optaram por livre e 

espontânea vontade participar da pesquisa e não assinaram o Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE). 

Quanto aos instrumentos, técnicas ou procedimentos, na pesquisa foram 

utilizadas a análise documental e a entrevista semiestruturada. Acerca da entrevista 

semi estruturada, combinando perguntas fechadas e abertas, onde o/a participante 

tem a possibilidade de discorrer sobre o tema ou problema de pesquisa em questão 

sem se prender à indagação formulada. A entrevista semiestruturada “[...] é guiada 

por relação de pontos de interesse que o entrevistador vai explorando ao longo de 

seu curso” (Gil, 2002, p. 117). 

No intuito de atender aos objetivos da pesquisa, realizamos uma análise 

documental, buscando compreender de um modo mais efetivo a dinâmica dos 

indígenas. Dessa forma, foram analisados registros fotográficos e arquivos 

audiovisuais do Museu Indígena Anísia Maria. E o estudo sobre a dinâmica da escola 

demandou a análise do Projeto Político Pedagógico da instituição. Para Lüdke e 

André (1986, p. 37), “[...] a análise documental pode se constituir numa técnica 

valiosa de abordagem de dados qualitativos, seja complementando as informações 

obtidas por outras técnicas, seja desvelando aspectos novos de um tema ou 

problema”. 

Nesse texto, realizamos uma discussão a respeito da ressignificação do 

contexto escolar por meio de um resgate da história, memórias e a análise da 

afirmação identidade dos povos Tabajara e Tapuio na Aldeia Nazaré. As informações 



 

318 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

foram coletadas no período compreendendo os meses de dezembro de 2021 a junho 

de 2022. A organização e a análise das informações foram fundamentais para a 

elaboração deste estudo. A análise ocorreu em caráter diagnóstico e descritivo, uma 

vez que possibilitou a compreensão tanto de fatores relacionados à história e a 

cultura dos povos Tabajara e Tapuio em Nazaré, quanto ao modo como a temática 

indígena estava sendo discutida no contexto escolar em que esses povos estão 

inseridos.  

Na busca por uma melhor compreensão das informações coletadas por meio 

das entrevistas semiestruturadas, foram descritas conforme as respostas 

apresentadas por cada um dos participantes. Dessa forma, as respostas/relatos dos 

participantes nas entrevistas foram submetidas à Análise do Conteúdo, seguindo os 

pressupostos apresentados por Bardin (2016), considerando esse método como: 

 
[...] um conjunto de técnicas de análise das comunicações que utiliza 
procedimentos sistemáticos e objetivos de descrição do conteúdo 
das mensagens. [...] A intenção da análise de conteúdo é a inferência 
do conhecimento relativo às condições de produção (ou, 
eventualmente, de recepção), inferência esta que recorre a 
indicadores (quantitativos ou não). (Bardin, 2016, p. 44). 
 

Por meio da metodologia de análise proposta buscou-se a compreensão de 

possíveis percepções que possam ficar implícitas em colocações verbalizadas pelos 

participantes. Faz-se necessário observar que na pesquisa não foram utilizados 

softwares no processo de análise dos dados.  

De acordo com os aspectos éticos e legais, o projeto de pesquisa foi 

submetido à Plataforma Brasil e, posteriormente, direcionado ao Comitê de Ética em 

Pesquisa (CEP), obtendo posterior aprovação. O pesquisador comprometeu-se com 

as normas prescritas na Resolução CNS nº 466 de 12 de dezembro de 2012 (Brasil, 

2012) e as normas complementares. Desse modo, por se tratar de uma pesquisa 

advinda da área das Ciências Humanas, com a Resolução nº 510 de 07 de abril de 2016 

(Brasil, 2016), normatizando a pesquisa em Ciências Humanas e Sociais e 

considerando a exigência do respeito e a garantia do pleno exercício dos direitos 

dos/as participantes, devendo a pesquisa ser concebida, avaliada e realizada de modo 

a prever e evitar possíveis danos aos/as participantes.  



 

319 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 

4. Análise e discussão das informações sobre as vozes 

dos indígenas Tabajara de Nazaré 

 

A história dos indígenas Tabajara na região de Nazaré é explicitada 

principalmente em meio a relatos orais que atravessaram várias gerações. Os/as 

entrevistados/as apontaram menções que sempre fizeram parte de seu cotidiano, a 

exemplo da narração sobre o tempo do colar de orelha, em alusão à barbárie 

cometida durante a matança indígena, no qual os assassinos levaram um par de 

orelhas para comprovar cada indígena teve a vida ceifada. Para mais, os Tabajara em 

Nazaré relatam em suas narrativas, que a passagem e fixação de grupos indígenas 

nas redondezas é devido a abundância de água na região. Porém, os assuntos 

relacionados aos indígenas antes eram tratados principalmente no seio familiar. 

 
Quando a gente era criança, o papai, a mãe, os nossos tios sempre 
falavam dessa nossa descendência indígena. Sempre a minha 
família, a gente sempre tinha na nossa mente, sabia que nós éramos 
descendentes, só que a gente ficava meio na nossa, a gente não 

falava nada. (Lucinete Nascimento, Tabajara, 2022). 
 

Pela proximidade com a região da Serra da Ibiapaba e devido às elevações 

geográficas em Nazaré se interligarem a essa Serra, esses indígenas acreditam que 

os antepassados são advindos do atual estado do Ceará, tendo se instalado na região 

por ser rica em fontes de subsistência e propiciando para a produção de alimentos, 

com a disponibilidade de solos férteis e a abundância de água. 

Além de atrair de povos indígenas, a região de Nazaré também chamou a 

atenção de exploradores não indígenas. Ao relatarem a história, os Tabajara fazem 

emergir nas entrelinhas, situações revelando sinais explícitos de opressão, como 

expôs o Cacique ao narrar acontecimentos ocorridos no século XIX com as irmãs 

indígenas Josefa Jacinta e Antônia Jacinta, esta última, sendo a sua bisavó: 

 
As 02 índias, eles pegaram elas e prenderam elas num quarto até 
que elas amansaram, depois ficaram usando. Antigamente tinha 
muitas pessoas que viajavam a cavalo passavam por aqui, sabiam da 
história e procuravam. Aí elas tiveram filhos, os filhos foram 



 

320 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

crescendo junto e dando origem a comunidade. O Bom que eles 
permaneceram aqui. Teve alguns que foram embora daqui na época 
dessas secas em que a gente perdeu território. (Cacique Henrique 
Manoel, Tabajara, 2022). 

 

As duas mulheres indígenas, Antônia Jacinta e Josefa Jacinta, tiveram ao 

todo 17 filhos/as, e esses/essas filhos/as foram ficando pela região de Nazaré, na 

época chamada Itamaraty.  Antônia Jacinta era a mãe de Anízia Maria, nascida em 

1895, e avó de Manoel Sinésio (falecido em 2021), o qual foi um dos principais 

“troncos velhos” a atuar no processo de resgate histórico dos indígenas em Nazaré. 

A expressiva ocupação da região de Nazaré por parte de exploradores não 

indígenas e invadindo as terras, principalmente para práticas agrícolas, silenciando os 

indígenas na região. Assim como em muitos outros povos de outras partes do Brasil, 

os indígenas Tabajara em Nazaré tiveram as terras usurpadas. Essa perda de território 

ocorreu principalmente na primeira metade do século XX, na maioria das vezes, para 

os donos de armazém residentes em Pedro II, dos quais muitas famílias em Nazaré 

compravam alimentos, pois estavam escassos diante da baixa produção devido à 

seca. Sem ter com o que pagar as dívidas, a maioria dos indígenas tiveram as terras 

tomadas pelos donos de armazém da cidade de Pedro II, que as confiscaram como 

forma de pagamento das quantias devidas. Desse modo, as famílias indígenas 

passaram a ser moradores, pagando uma renda equivalente a um terço da produção 

agrícola para trabalhar nas terras que antes eram suas. 

A manutenção dos Tabajara e os Tapuio na região, mesmo tendo as terras 

confiscadas, além da necessidade de sobrevivência, também pode ser concebida 

como uma questão identitária, pois para os indígenas “[...] o território é o habitat 

onde viveram e vivem os antepassados. O território está ligado às suas manifestações 

culturais e às tradições, às relações familiares e sociais” (Baniwa, 1998, p. 102, grifo 

do autor). 

Mesmo sem as terras e com as vozes silenciadas, vivendo em um estado que 

equivocadamente decretou a extinção por completo dos indígenas em meados do 

século XIX, os Tabajara em Nazaré mantiveram vivas as indianidades mesmo em meio 

a tantos desafios. A identidade indígena continuou principalmente pelo ressoar das 



 

321 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

vozes dos “troncos velhos”, as quais, mesmo em meio ao silenciamento, nunca 

deixaram de ecoar. 

 
Troncos velhos são os nossos anciãos. As pessoas mais velhas aqui 
da comunidade.  A gente usa esse termo bastante no museu. 
Acredito que os nossos troncos velhos são, foram as peças 
principais. Foram e estão sendo ainda, como aqui ainda tem alguns 
e os nossos ancestrais que já passaram também, que deixaram seu 
legado aqui. Acredito que eles foram fundamentais para construção 
e resgate da nossa história. (Elayne, Tabajara, 2022). 

 
Quando começamos a fazer o trabalho era o meu pai, ele sempre 
está ao nosso lado, quando nós dizíamos uma coisa que era errada 
ele dizia: “Êpa! Não é assim não”. Aí ele contava a história realmente 
como que era.  O pessoal mais velho também muita gente, a gente 
tem várias rodas de conversas com pessoa mais velhas que ajudou a 
gente na questão da história da comunidade, das parteiras, dos 
mitos e várias histórias que eles contaram que ajudou muito que a 
gente fizesse um resgate histórico da nossa comunidade, que é a 
nossa maior riqueza hoje. (Cacique Henrique Manoel, Tabajara, 
2022). 

 

Essas narrativas dos troncos velhos ecoaram ao longo do tempo em muitas 

rodas de conversas. Partindo desse prisma, as situações mencionadas com mais 

frequência, na concepção de Sarmento (2018, p. 20) são memórias aflorativas, “[...] 

enunciadas, pretendidas e reafirmadas socialmente; recordações que gozam de um 

maior prestígio nos grupos sociais”. 

 Dentre as situações mencionadas nas rodas de conversas em Nazaré e 

região, era muito citado, também na atualidade os Codó Cabeludo (ou Cadóis 

Cabeludo, como pronunciam alguns moradores), povo indígena de etnia 

desconhecida que teria chegado à região vindo do Ceará, fugindo de uma grande 

seca. No início do processo de resgate histórico, em 2015, foi pensada a possibilidade 

dos povos indígenas em Nazaré serem advindos deste grupo, como expresso em 

relatos: 

 
A gente estava começando a se encaixar dentro da etnia Codó 
Cabeludo, que a gente achava que era porque os nossos pais, os 
nossos tios, mais velhos, eles sempre diziam que nós éramos 
descendentes de Codó Cabeludo. E aí, só depois da gente fazer esse 
resgate, conversando com outras pessoas, começou a ler também, 
foi que a gente foi descobrindo que aqui era um grande corredor 
dos Tabajara. (Lucinete Nascimento – Tabajara, 2022). 



 

322 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 
Meu padrinho Antonio Niza, que era irmão mais velho do meu pai, 
sempre dizia: “olhe, nós somos indígenas Codó Cabeludo, nós 
somos do templo do colar de orelha”. Ficamos surpresos, por que 
de origem, a gente trabalhava com a ideia de sermos Tabajara, que 
Codó Cabeludo era apena um apelido. E outra coisa também é que 
houve um conflito com os Codó Cabeludo e os Sinésio, que é a 
família do meu pai. Nesse conflito que houve, que foram expulsos 
daqui os Codó Cabeludo, foi minha família que botou eles pra correr 
daqui. Lá no Cedro. Isso ele não contava para nós. Parece que ele 
tinha medo de contar que houve esse conflito da nossa própria 
família com os Codó Cabeludo. Essa história dos Codó Cabeludo com 
os Sinésio é uma história que a gente não sabe bem direito. Os Codó 
Cabeludo foram embora e tinha uma casa de farinha que eles 
derrubaram a casa de farinha, enterraram as pedras do forno e até 
hoje a gente não conseguiu encontrar. São histórias que meu pai 
contou para gente por último. Ele não quis identificar realmente que 
tinha sido eles. Aí, antes de partir ele disse: “olhe o conflito foi com 
a gente da nossa família com os Codó Cabeludo”. Então, com esse 
conflito os Codó cabeludo foram embora daqui e a gente não sabe 
onde eles foram parar. (Cacique Henrique Manoel – Tabajara, 2022). 

 

Os Codó Cabeludo na região de Nazaré, por mais que tenha deixado algumas 

lacunas, foi marcante, tanto é que sempre fez parte das memórias dos indígenas. Os 

relatos orais, como os mencionando os Codó Cabeludo, as “índias” capturadas a 

dente de cachorro e “índia” trocada por animais, juntamente como o modo de vida 

dos nativos, serviram de ponto de partida para o processo de etnogênese em Nazaré, 

o qual para Bartolomé (2006, p. 43) “[...] apresenta-se como processo de construção 

de uma identificação compartilhada, com base em uma tradição cultural preexistente 

ou construída que possa sustentar a ação coletiva”. A etnogênese dos Tabajara, 

assim como dos indígenas Tapuio, foi apoiada por pesquisadores/as e instituições: 

 
Desde o início, quando começamos a ter entendimento do 
movimento, que a cumade Adeodata trabalhou aqui com agente, 
que ela questionava a gente, por que a gente não se reconhecia 
como indígena, que aqui era muito bonito, aqui a nossa cultura era 
totalmente diferente das outras comunidades. Aí veio um padre de 
fortaleza, fez aqui uma reportagem, entrevistou o padrinho Antonio 
Niza e a Lucinete minha Irmã, onde eles contaram a história e ele fez 
toda uma reportagem em jornal impresso e publicou. Aí um dia, a 
cumade Adeodata andando nessas viagens dela, ela se encontrou 
com a Professora Carmem da Universidade Federal. Ela contando 
pra ela, ela um dia veio aqui pedir permissão se poderia fazer um 
trabalho com os alunos aqui dentro da comunidade, de 
autorreconhecimento, um trabalho de antropologia com os alunos 



 

323 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

da Universidade Federal, para fazer o autorreconhecimento da 
comunidade.  Em 2015 a gente fez esse trabalho com o pessoal da 
Universidade Federal do Piauí, e aí, junto com a professora Carmem, 
depois veio a FUNAI, que já estava atuando aqui em Piripiri. Aí a 
gente passou quase 03 anos fazendo esse trabalho, o resgate 
histórico com o pessoal mais velho, visitou, os olhos d’água e outros 
locais que a gente tem como sagrados. (Cacique Henrique Manoel, 
Tabajara, 2022). 

 
Vieram os estudantes para fazer as pesquisas, que era o núcleo mais 
centrado aqui na família do tio Manoel Niza, a família que tem mais 
descendentes. E aí que foi se ramificando, a gente foi divulgando 
tudo, a gente foi chamando as pessoas. E a partir daí a gente veio 
recebendo mais pesquisadores, a gente se interessou mais para 
pesquisar a nossa história. Até por que a gente tem toda a nossa 
história por trás, os nossos costumes, das nossas famílias. (Elayne, 
Tabajara, 2022). 

 

Trilhando o percurso de resgate histórico, após receberem o apoio de 

instituições para efetivar o processo de reafirmação enquanto indígenas, os povos 

em Nazaré se fortaleceram coletivamente com a criação da Associação dos Povos 

Indígenas Tabajara e Tapuio da Comunidade Nazaré - APIN, fundada em janeiro de 

2017. Junto à criação da associação, Henrique Manoel do Nascimento foi eleito como 

Cacique. Além da organização coletiva enquanto unidade social, a fundação da APIN 

surgiu como um modo de fortalecimento político dos indígenas.  

Quanto ao papel de liderança exercido pelo Cacique Henrique, a 

pesquisadora Barroso (2018, p. 76) argumentou que “[...] ter um líder com o objetivo 

de consolidar a representatividade de um povo é um elemento político adotado 

como reivindicação”. Dessa forma, sob uma liderança e estando legitimada enquanto 

órgão jurídico, os indígenas passaram a ter mais representatividade para reivindicar 

direitos, dialogar com o poder público e ter acesso às políticas públicas. 

 
A partir da hora que a gente cria uma associação, a gente tem um 
CNPJ, a gente tem um vínculo com coisa mais assim, grande. Por trás 
dos nossos projetos, realmente a gente tem como correr atrás dos 
nossos direitos. Vamos nos organizar? Vamos. Criamos a associação, 
fui como secretária que sou até hoje e a gente decidiu se organizar, 
elegendo assim o cacique, como tem hoje em dia, que é um grande 
representante da comunidade. Ele realmente vai atrás dos nossos 
direitos junto com outras lideranças indígenas. (Elayne, Tabajara, 
2022). 

 



 

324 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Foi feita a eleição e me elegeram como cacique. E aí sim, a gente 
começou realmente os trabalhos de desenvolvimento da 
comunidade, de políticas públicas, da história da comunidade. 
Realmente correr atrás de melhoria para a comunidade. E aí 
fundamos a associação, que é o nosso órgão jurídico que representa 
o nosso povo. (Cacique Henrique Manoel, Tabajara, 2022). 

 

Acreditando habitarem na região há mais de 220 anos, os indígenas Tabajara 

em Nazaré atravessaram muitos percalços. Ao resistirem à perda dos territórios, o 

silenciamento imposto e ao permanecerem na região, romperam as mordaças. 

Trilhado esse árduo percurso, o espírito de coletividade ao longo do tempo, na 

atualidade sendo fortalecido na busca por dignidade e direitos. 

 

5. A história dos indígenas Tapuio em Nazaré 

 

O contexto histórico abrangendo os Tapuio atualmente habitando na região 

de Nazaré, se assemelha em muitos aspectos à história dos Tabajara, uma vez que 

eles atribuem o surgimento das famílias a partir de mulheres indígenas capturadas. 

As informações colhidas para este estudo por meio de entrevistas com membros 

dessa etnia evidenciaram que a narrativa histórica também é similar, compartilhada 

oralmente por várias gerações. Sendo necessário enfatizar que não foi possível 

identificar a qual povo Tapuio esses indígenas pertencem. 

Habitando nas proximidades de Nazaré, esses indígenas sempre adotaram 

um modo de vida mais reservado, mantendo por muito tempo as relações sociais e 

de trabalho principalmente junto dos familiares.  Por conta do silenciamento, os 

Tapuio, assim como os Tabajara, mantiveram a história e a rememoração sobre os 

antepassados restritos ao seio familiar, fazendo emergir “[...] a ideia de uma memória 

histórico-social, na medida em que se trata de lembranças compartilhadas do 

passado, ou seja, representações da história comum de um mesmo grupo social” 

(Sarmento, 2018, p. 74).  

Rompido o silenciamento, atualmente esses indígenas, sempre que 

solicitados, apresentam narrativas com referências aos parentes mais antigos, 

reafirmando assim as identidades indígenas. 

 



 

325 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

A minha Bisavó, foi pegada a dente de cachorro, aí eu sou fie desses 
outros mais pra cá, e eu ainda sou índio também. Esses mais velhos 
gostavam de falar no assunto dos Tapuio. Eles contavam que 
andavam caçando, quando matavam um veado ou um cobrão muito 
feio, quando chegavam, jogavam em cima de uma coivara de fogo, 
tiravam só a péa e se passavam para ela. (Chico Pedro, Tapuio, 2022). 

 
Nós viemos de longe. Viemos lá do Pernambuco. Só que os mais 
velhos, meus bisavôs, eles ficaram morando no cafundó. O Cafundó 
é aqui pra baixo. Viveram um bom tempo lá, aí foi o ente que eles 
foram saindo de lá e vieram morar no Riachão. Sempre os mais 
velhos contavam as histórias pros filhos como aconteceu. Que 
pegaram a mãe do meu Bisavô, que foi recantado ela lá em um 
canto, disse que botaram cachorro, a muié foi, pegaram ela e o véi 
casou e aí vem vindo de lá pra cá. (Maria Gorete, Tapuio, 2022). 

 

Os fragmentos acima evidenciaram que a história oral se perpetuou ao longo 

de rodas de conversas entre os indígenas reivindicando as identidades enquanto 

Tapuio. Esses momentos de partilha de conhecimentos ocorriam principalmente 

durante a realização de atividades, como por exemplo, debulhar feijão ou à noite nos 

terreiros das casas. Junto aos relatos, os mais velhos enfatizavam a necessidade de 

manter essas conversas apenas na família. Dessa maneira, assim com a história, o 

silêncio e o medo também eram socializados de geração para geração, como relatado 

nos fragmentos abaixo: 

 
Era só na família. Eu ali, mais minha mãe, mais meus irmãos, que 
eram 11. A mamãe falava, sentava numa esteirinha fiando, que ela 
era muito fiadeira. Fiando algodão, juntava a tropa pequena e nós 
se sentava. Aí ela ia falar: “olha a Bisavó de vocês foi pegada a dente 
de cachorro. Quando for o tempo dos índios, vocês vão é sofrer”. 
Ela acreditava que ia voltar o tempo dos índios, como de fato voltou. 
(Antônia Péta, Tapuio, 2022). 

 
Eles sempre pediam para a gente não comentar nada, negócio de 
indígena, de jeito nenhum. Isso eles proibiam desde o começo. Eles 
falavam: “Olha, vocês, nós, somos, mas não podemos falar isso para 
ninguém. O medo também veio acompanhando junto. Sempre tinha 
esse segredo escondido da raça da gente, que a gente não chamava 
etnia, chamava raça mesmo. Se não fosse esses mais velhos 
contando, contando, hoje nós nem saberíamos qual era a nossa 
raça, né? Nossa Etnia. (Maria Gorete, Tapuio, 2022). 

 

Os relatos dos/as participantes na pesquisa, apontando que os Tapuio 

pareciam esperar o momento para ecoar as vozes dos antepassados, e que durante 

o processo de emergência étnica, os indígenas em Nazaré como um todo se 



 

326 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

encaminharam para se consolidar como povo Tabajara, mas para a surpresa muitos, 

a vozes dos Tapuio também ressoaram. 

 
Aí foi feito realmente o estudo com a Universidade Federal. Aí sim a 
gente deu por autorreconhecimento. E tudo isso, depois, quando foi 
apresentado o trabalho e nessa oportunidade do resgate histórico 
de como a comunidade surgiu, aonde seu Chico Pedro disse: 
“Realmente, nóis samo é Tapuio”. Disse que o povo dele era. 
(Cacique Henrique Manoel, Tabajara, 2022). 

 
Por causa dos mais velhos dizer aqui pra nós sobre a que foi pegada, 
aí esse povo de lá para cá tudo é de uma família só. Aí eu já sou da 
pontinha, mas é o mesmo, né? Tudo de uma família só. Do mesmo 
jeito que aquela família vem de lá para cá, aí eu também sou. Aí, eu 
escutava e fico contando do mesmo jeito. (Chico Pedro, Tapuio, 
2022). 

 

Mesmo em um país como o Brasil, com uma diversidade de povos e tendo 

como primeiros habitantes os indígenas, os povos outrora silenciados que vêm 

ressurgindo enfrentam muitas barreiras ao recontarem a História e reivindicarem as 

identidades, como é caso dos Tapuio na região de Nazaré, assim como os Tabajara, 

que mesmo após romperem o silenciamento ainda enfrentam o racismo, 

preconceitos e a intolerância. Mas, aos poucos, com a força do coletivo, esses povos 

vêm se fortalecendo. 

 
Nunca ninguém atrás dessas coisas não. Muitos deles, quando nós 
descobrimos que somos Tapuio, ficavam dizendo: “olha, eles são 
dessa família”. Mas você sabe que a pessoa sendo uma coisa, a 
gente deve dizer o que a gente é, não é? Todo mundo sabe e eu não 
vou negar, somos índios mesmo de verdade, Tapuio. (Antônia Péta, 
Tapuio, 2022). 

 
Aí a gente teve mais uma coragenzinha assim, né? Mas o pessoal 
sempre dizendo: “vocês são índios da onde, se vocês moraram o 
tempo todinho ali e ninguém nunca soube?” Aí o pessoal sempre 
fala. Foi muito diferente, foi muito forte, assim, a união de todo 
mundo junto, ter força para se juntar e gritar mais alto. A visão do 
povo tá começando a melhorar, estão respeitando mais a nossa 
etnia. Antes era tipo aquele zombamento, chateação e hoje tem 
uma parte de gente ainda tem assim mesmo, né? E também, a gente 
tem força, voz, não tem mais aquela cerimonha de chegar em um 
lugar e dizer que é indígena. Agora é uma coisa firme. A gente pode 
dizer que nós somos mesmo, embora que os outros fiquem 
chateando, mas a gente tem que ter sangue na veia, forte e dizer 
que somos. (Maria Gorete, Tapuio, 2022). 



 

327 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 

Os relatos Tapuio evidenciam nas entrelinhas um aparente silenciamento 

ainda maior do que aquele vivenciado pelos Tabajaras. Mesmo o movimento indígena 

estando organizado por meio da composição das duas etnias em forma de associação 

que as representa, é perceptível a tímida participação dos Tapuio, até mesmo no 

movimento indígena. Tratando-se de mais uma barreira a ser superada coletivamente 

por meio de atuações mais efetivas. Diante do exposto, entendemos que os relatos 

orais socializados de geração em geração foram a base para que as narrativas dos 

indígenas Tabajara e Tapuio em Nazaré atravessassem diferentes períodos. No 

entanto, aspectos como relações com lugares de memórias e a composição do 

acervo do Museu Indígena Anísia Maria são importantes aspectos para a afirmação 

da história pelos indígenas. 

 
Os pilões feitos pelos índios, lá nos morros, pelos antepassados. Uns 
pilõeszinhos de pedra feito pequeninho assim. O pessoal ia até lá 
pisar café, pisar coco. É muito alto. Lá em cima. Tem a bananeira dos 
índios, lá no Taipu. Tem aquela cuscuzeira de barro, que é histórica. 
O museu tá representando, tem coisa ali que tá tipo esquecido. Ali 
já lembra e já vem os visitantes, já olha, tem aquela forma de 
representar mais ainda. (Maria Gorete, Tapuio, 2022). 

 
Hoje, a gente tem mais conhecimento através do museu. Porque 
dentro do Museu a gente colocou essas pesquisas que veio da Anna, 
que é da Itália, que juntamente com ela a gente reuniu todas os 
anciãos aqui da comunidade os mais velhos nossos maiores troncos 
velhos daqui e resgatamos tudo deles de história, os pontos da 
família deles, realmente a questão indígena, mesmo que eles sabem 
tudo. A gente tem fotos, tem entrevistas gravadas com eles. Então 
a gente teve uma preocupação de sair atrás dessas pessoas, que a 
gente sabe que tá perdendo, né? (Elayne Tabajara, 2022). 

 

Os Tabajara e os Tapuio de Nazaré e região, assim como todos os outros 

povos indígenas “[...] são produtores de culturas e senhores de suas próprias 

histórias” (Freitas, 2010, p. 184), tanto é que além dos fatores históricos aqui 

apresentados, um outro ponto importante nesse processo de ressurgimento dos 

indígenas de Nazaré e região foi a manutenção de muitos aspectos artísticos e 

culturais herdados dos antepassados indígenas. Tais aspectos serão discutidos na 

próxima categoria de análise. 

 



 

328 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

6. Aspectos socioculturais dos indígenas em Nazaré 

 

Analisamos informações a partir das entrevistas com três indígenas, Tabajara 

e três Tapuio, sobre aspectos socioculturais bem como a arte atualmente produzida 

e vivenciada por estes povos. E como mencionado, além dos aspectos históricos, o 

modo de vida de grande parte dos habitantes na região de Nazaré sempre 

apresentou especificidades, com muitos costumes herdados dos antepassados. 

Sendo esses aspectos importantes para a afirmação da identidade indígena na região. 

Dessa maneira, as “indianidades” que foram por um tempo verbalmente silenciadas 

eram expressas nos modos de ser e fazer. Partindo da concepção Bartolomé (2006, 

p. 49-50), podemos compreender que as conexões com o passado ocorrem “[...] por 

meio da seleção e recriação de aspectos da memória e de traços culturais 

emblemáticos, capazes de atuarem como sinais externos de reconhecimento entre 

aquelas instâncias de poder que declararam sua extinção”.  

Desse modo, tantos os indígenas Tabajara, quanto os Tapuio consideram os 

a aspectos socioculturais como de fundamental importância para o processo de 

reafirmação de Nazaré como povos indígenas. Essas heranças ancestrais, além de 

percebidas por quem visitava os indígenas, sempre foram prontamente assumidas 

pelos nativos, conforme exposto nos fragmentos a seguir. 

 
Esta questão também da vizinhança que aqui é muito forte ainda. É 
muito forte! Por exemplo, se se eu tenho uma coisa hoje eu divido 
com quem não tem. Isso é muito forte.  A questão do dividir, a 
questão do Trabalho em mutirão também é um dos pontos que 
marca. Essa questão de trançado de palha. São muitos assim, muitas 
heranças que a gente tem. (Lucinete Nascimento, Tabajara, 2022). 
 
Ainda hoje se eu ver um desconhecido, se eu puder correr, eu corro. 
Não é medo, acho que é o costume mesmo. Pé descalço. Eu não 
ando de chinelo. É difícil eu andar de chinelo. Eu ia buscar água meio-
dia, andando na areia quente e sem chinelo. Minha mãe dizia: “tudo 
é herança”. A minha bisavó se chamava Maria Vieira, ela era parteira. 
Era Tapuio, (Antônia Péta, Tapuio, 2022). 

 

Além do trabalho coletivo e outras especificidades, o artesanato com 

trançado de palha é uma forte herança dos antepassados indígenas em Nazaré. A 

principal matéria prima utilizada na produção das peças é a palha das palmeiras de 



 

329 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

babaçu, encontrada em abundância na região. O indígena Tapuio Chico Pedro, 

afirmou que em sua família há quem faça abanos, cofos, esteiras, balaios, entre 

outras peças de trançado de palha. No período da pesquisa, em visita às residências 

identificamos que em algumas casas as peças têm grande utilidade, principalmente 

no uso doméstico e nas atividades vinculadas à produção agrícola. 

Outro forte indicativo da identidade indígena em Nazaré, foi a presença das 

parteiras, que até por volta do início dos anos 1980, quando os serviços de saúde 

eram precários e escassos, era comum as mães darem à luz aos/as filhos/as nas 

próprias casas. Assim, as parteiras exerciam um papel primordial para trazer as 

crianças ao mundo e cuidar da saúde das mães.  

Chico Pedro narrou que “[...] nessa época, doutor era difícil. Falar em doutor, 

só se fosse muito longe. Aí, tudo era difícil. Chico Venerando era Tapuio era rezador. 

Maria Vieira, parteira, era Tapuio”. Dona Antônia Péta, indígena Tapuio, também 

relata que sua avó, Maria Cândia, “pegava menino”. A expressão sendo uma forma 

de mencionar as mulheres parteiras. Assim, “[...] é possível recorrer a um vasto 

conjunto de elementos históricos ou culturais para afirmar a condição de indígena e 

definir o pertencimento de seus protagonistas”. (Bartolomé, 2006, p.56). 

As parteiras revelando a importância histórica das indígenas mulheres na 

região, pois as mesmas, além de colocar em prática seus conhecimentos relacionados 

ao parto, faziam rezas e utilizavam ervas e chás no decorrer do procedimento. Devido 

aos avanços na área da saúde, as parteiras deixaram de exercer essa atividade. 

Atualmente, algumas práticas de cura continuam na região de Nazaré, a exemplo do 

uso da medicina caseira. Mesmo em meio a popularização dos fármacos, o cultivo de 

plantas medicinais é uma prática comum, assim como o uso de garrafadas a partir de 

raízes, cascas ou sementes de plantas encontradas nas matas da região. 

Além do uso de remédios caseiros, a busca pelo combate às enfermidades 

por meio de rezas de curas também atravessou os séculos, sendo uma prática muito 

comum atualmente. Tanto no passado, quanto na atualidade, sempre foi notória a 

presença de rezadores e rezadeiras na região. Habitantes em Nazaré e de outros 

locais recorrem constantemente a essas práticas. Por vezes, as pessoas que fazem 



 

330 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

rezas relutam em assumir-se como rezador ou rezadeira, apesar de não negarem reza 

a quem procura. 

 
Faço chá. Benzimento e rezas para dor de barriga, quebrante, dor 
de dente foi a minha avó que me passou. Fazer remédios com ervas, 
sementes, quem me ensinou foi a minha mãe. Eu não gosto de rezar 
passado da hora. Fora de hora eu não gosto. Ali é um peso. Tem 
deles que quando você reza, não sente abalo nenhum, mas tem 
deles que você sente. (Antônia Péta, Tapuio, 2022). 

 
As nossas rezas de cura, está vindo gente de fora já, em busca da 
cura. Nós temos uma esquipe que trabalha essa questão dos rituais 
e das rezas de cura. Além da medicina caseira também, que ajuda 
muito. Todas as casas têm seus canteirinhos de medicina caseira que 
ajuda muito na cura do nosso povo. (Cacique Henrique Manoel, 
Tabajara, 2022). 
 

Aqueles/as que procuram as rezas, além da cura para as enfermidades, 

também buscam solucionar problemas como plantações afetadas por pragas de 

insetos, assim como mazelas afetando animais. Independentemente da doença ou 

do modo de rezar, para que a cura ocorra é indispensável a fé de quem procura. Além 

de muitos aspectos socioculturais como as rezas, uso de medicina caseira, trabalho 

em mutirão e produção de peças a partir do trançado de palha, existem práticas 

realizadas após a reorganização das coletividades indígenas, dentre as quais está o 

Toré e pinturas corporais. 

Desse modo, devemos compreender que os indígenas formulam a 

identidade e se organizam como coletivamente, adotando mecanismos de 

representação que surgem “[...] reestruturando as suas formas culturais (inclusive as 

que o relacionam com o meio ambiente e com o universo religioso)” (Oliveira, 1998, 

p. 56). 

Como o exemplo do Toré, ritual sagrado resgatado e frequentemente 

praticado pelos indígenas Tabajara e pelos Tapuio na região de Nazaré. Sendo um 

misto de canto e dança compreendido como uma forma de fortalecer as energias 

positivas e descarregar as energias negativas daqueles/as que participam. Nesse 

ritual, a presença dos chamados Encantados, que são os ancestrais indígenas que 

partiram (faleceram), é sentida. Nesse momento de contato com o sagrado, os 

indígenas se reúnem para agradecer, pedir força, cantar e dançar:  



 

331 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

 
O Toré ele é um canto e dança. O Toré é um momento de 
fortalecimento das nossas energias. Um momento de contato com 
os nossos encantados. O Toré serve para a gente se fortalecer e 
fazer a limpeza das energias negativas. Então, a gente sente a 
presença dos nossos encantados nesses momentos dos rituais. Nós 
temos rituais de festa, temos também rituais em forma de oração 
que nós sentimos a presença dos nossos encantados. É o momento 
de fortalecimento das nossas energias. (Cacique Henrique Manoel, 
Tabajara, 2022). 

 
A gente faz o Toré. A gente pratica esse ritual, que consiste em uma 
roda dentro da oca, o espaço sagrado da gente. Esse é um ritual de 
fortalecimento para a gente, onde a gente se concentra também na 
questão dos nossos guias e nos nossos encantados, que são os 
nossos ancestrais que já partiram. (Elayne Tabajara, 2022). 

 
Muitos dos cantos entoados nas rodas Toré são compostos pelos indígenas 

através da força dos Encantados, sendo utilizados também, os cantos de outros 

povos. Esses cantos fazem referências aos antepassados, fortalecem espiritualmente 

os povos para as mobilizações, assim como proporcionam momentos de cura por 

meio da presença da encantaria. Durante a roda de Toré, para acompanhar os cantos, 

são utilizados instrumentos de percussão como o tambor e os maracás de coco e de 

cabaça. Durante o ritual, os indígenas servem duas bebidas sagradas: o mocororó à 

base de caju, e a água de casca jurema, extraída de uma árvore encontrada na região. 

As pinturas corporais são uma outra importante manifestação identitária 

que vem sendo resgatada pelos povos indígenas Tabajara e Tapuio na região de 

Nazaré. Muitos jovens indígenas realizam essa prática, atuando tanto no preparo das 

tintas, quanto no desenho dos traços sobre a pele. No processo de produção da tinta 

de pigmentação avermelhada, a matéria prima utilizada é o urucum, também 

conhecido na região como corante. As sementes são trituradas e umedecidas até se 

chegar a uma consistência adequada para a realização das pinturas. E na confecção 

da tinta de cor preta, é utilizado o jenipapo verde, fruto do jenipapeiro. Inicialmente 

a fruta sendo ralada e depois espremida para que se obtenha um líquido de cor 

escura. 

Entendemos que povos indígenas em Nazaré, mesmo em meio ao 

silenciamento que lhes foi imposto, mantiveram muitas práticas herdadas dos 

antepassados. Desse modo, sendo possível compreender que através de práticas 



 

332 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

socioculturais como as mencionadas ao longo do texto os Tabajara e os Tapuio em 

Nazaré seguem vivenciando e fortalecendo as identidades indígenas. 

  

7. Considerações finais 

 

Ao longo da realização da pesquisa, intitulada “Trilhas da história e da cultura 

dos Tabajara e Tapuio de Nazaré: ressignificando saberes escolares em uma 

comunidade indígena”, buscamos analisar a constituição histórica e sociocultural dos 

povos Tabajara e os Tapuio em Nazaré como possibilidades de ressignificação dos 

conhecimentos escolares na Escola Municipal Professor José Raimundo Pereira. 

Mesmo em meio a tantos desafios, os indígenas Tabajara e Tapuio em Nazaré 

afirmaram as identidades principalmente a partir do seio familiar, núcleo onde as 

vozes silenciadas nunca param de ecoar. Assim, com base na partilha das memórias, 

na difusão de conhecimentos socializados de geração em geração, nas relações com 

lugares de memórias e na afirmação de aspectos socioculturais e identitários, esses 

indígenas romperam o silêncio historicamente imposto. 

Após ressurgirem e se reorganizarem enquanto coletividades indígenas, os 

povos em Nazaré necessitam fortalecer a história e as expressões socioculturais. 

Nesse sentido, a escola local desempenha um papel primordial, contribuindo assim 

no processo de correção de equívocos historiográficos e no combate ao racismo, aos 

preconceitos e à intolerância.  

As discussões sobre a história e as culturas dos Tabajara e Tapuio em Nazaré 

devem ser planejados e realizados junto a esses povos. Diante disso, a existência de 

leis norteando essa questão a ser considerada.  Quanto ao currículo da instituição, 

deve englobar os aspectos históricos e socioculturais dessas coletividades. Assim, a 

escola concebida como um espaço para a efetivação das leis e a materialização de um 

currículo escolar construído e materializado com a participação direta dos indígenas. 

Ao analisarmos o Projeto Político Pedagógico da Escola Municipal Professor 

José Raimundo Pereira, bem como os reflexos na orientação curricular, nos 

deparamos com ações incipientes e esporádicas contemplando os indígenas. A 

presença de discentes e professores indígenas amplia os vínculos entre a escola e os 



 

333 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

povos indígenas em Nazaré, porém, existindo a necessidade de relações entre estas 

duas vertentes de produção de difusão do conhecimento serem intensificadas, 

inclusive com ações mais distribuídas ao longo do ano letivo. 

Ao enfocar os aspectos históricos e socioculturais dos indígenas em Nazaré, 

o material produzido com possibilidades da realização de atividades pedagógicas 

relacionadas à história dos indígenas Tabajara e Tapuio na região e os aspectos 

geográficos no local e imediações, bem como a arte e a cultura desses indígenas, 

abrangendo questões relacionadas ao artesanato, pinturas corporais, rituais 

praticados por esses povos, assim como poemas e cantos de Toré. 

A construção do produto educacional foi guiada pela possibilidade de 

sistematização das vozes, vivências, conhecimentos e os fazeres. Desse modo, eles 

foram destacados na elaboração do material, seja com as informações a partir das 

entrevistas, através de estudos anteriormente realizados junto a esses indígenas ou 

nas análises do produto por indivíduos dos povos durante o processo de elaboração. 

Ao utilizarem o material com os/as alunos, alguns/algumas professores na citada 

escola também tiveram participação direta nesse processo de construção. 

Por meio deste estudo, foi possível compreender que as discussões com os 

aspectos históricos e socioculturais os indígenas em Nazaré pode ressignificar 

conhecimentos escolares construídos e partilhados na instituição escolar, pois no 

entorno há indígenas que cantam, dançam, se pintam, fazem rituais, praticam rezas 

de cura, utilizam plantas medicinais, produzem peças a partir do trançado de palha, 

percorreram um percurso geográfico para chegar até a região, mantendo relações 

com a Natureza e os lugares de memórias e, principalmente, afirmando a histórias de 

mobilizações e por direitos e resistência. 

 

Referências  
 
BANIWA, Gersen Luciano dos Santos. O índio brasileiro: o que você precisa saber 
sobre os povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu 
Nacional, 1998. 
 
BARDIN, Laurence. Análise de Conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2016. 
 



 

334 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

BARROSO, Ilana Magalhães. Emergência étnica indígena, territorialização, memória e 
identidade do grupo indígena Tabajara e Tapuio da Aldeia Nazaré. 2018. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia) – Centro de Ciências Humanas e Letras, Universidade 
Federal do Piauí, Teresina, 2018. 
 
BARTOLOMÉ, Miguel Alberto. As etnogêneses: velhos atores e novos papéis no 
cenário cultural e político. Mana, Rio de Janeiro, v. 12, n. 1, p. 39-68, abr. 2006. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-93132006000100002.Acesso em: 27 
abr. 2022. 
 
BRASIL. Resolução nº466, 12 de dezembro de 2012. Conselho Nacional de Saúde. 
Brasília: DF. Disponível em: https://www.gov.br/conselho-nacional-de-saude/pt-
br/acesso-a-informacao/legislacao/resolucoes/2012/resolucao-no-466.pdf/view. 
Acesso em: 04 jul.2024 

 
BRASIL. Resolução nº510, de 07 de abril de 2016. Conselho Nacional de Saúde. Brasília: 
DF. Disponível em: https://www.gov.br/conselho-nacional-de-saude/pt-br/acesso-a-
informacao/legislacao/resolucoes/2016/resolucao-no-510.pdf/view  Acesso em: 04 
jul. 2024 
 
FREITAS, Itamar. A experiência indígena no ensino de história. In: OLIVIERA, 
Margarida Maria Dias de (Coord.). História: Ensino Fundamental.  Brasília: Ministério 
da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2010. 
 
GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa/Antônio Carlos Gil.  4. ed.  
São Paulo: Atlas, 2002. 
 
LÜDKE, M.; ANDRÉ, M. E. D. A. Pesquisa em Educação: abordagens qualitativas. São 
Paulo: EPU, 1986. 
 
OLIVEIRA, João Pacheco de. Uma etnologia dos "índios misturados"? Situação 
colonial, territorialização e fluxos culturais. Mana, 4(1): 47-77, 1998. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0104-93131998000100003. Acesso em: 15 abr. 2023. 
 
PIAUÍ. Currículo do Piauí: um marco para educação do nosso estado: In: SILVA, 
Carlos Alberto Pereira da [et al.]  (orgs.). Educação Infantil, Ensino Rio de Janeiro: 
FGV Editora, 2020. 314 p. 
 
SARMENTO. Ismatônio de Castro Sousa. Memória identidade e escolarização nos 
discursos e na experiência social Tentehara- Guajajara em Barra do Corda-MA. 
Contraponto. Revista do Departamento de História e do Programa de Pós-
Graduação em História do Brasil da UFPI. Teresina, v. 7, n. 2, jun./dez. 2018, p. 15 a 33. 
Disponível em: https://revistas.ufpi.br/index.php/contraponto/article/view/8523. 
Acesso em 10 jun. 2023. 
 
 
 

https://doi.org/10.1590/S0104-93132006000100002
https://www.gov.br/conselho-nacional-de-saude/pt-br/acesso-a-informacao/legislacao/resolucoes/2012/resolucao-no-466.pdf/view
https://www.gov.br/conselho-nacional-de-saude/pt-br/acesso-a-informacao/legislacao/resolucoes/2012/resolucao-no-466.pdf/view
https://revistas.ufpi.br/index.php/contraponto/article/view/8523


 

335 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 308-335, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Fontes orais 
 
TABAJARA, Cacique Henrique Manoel. [Entrevista concedia a Antonio Alves 
Pereira]. Nazaré, Lagoa de São Francisco, Piauí, 08 abr. 2022 
 
TABAJARA, Elayne. [Entrevista concedia a Antonio Alves Pereira]. Nazaré, Lagoa de 
São Francisco, Piauí, 08 abr. 2022 
 
TABAJARA, Lucinete Nascimento. [Entrevista concedia a Antonio Alves Pereira]. 
Nazaré, Lagoa de São Francisco, Piauí, 08 abr. 2022  
 
TAPUIO, Antonia Péta. [Entrevista concedia a Antonio Alves Pereira]. Nazaré, Lagoa 
de São Francisco, Piauí, 15 abr. 2022. 
 
TAPUIO, Chico Pedro. [Entrevista concedia a Antonio Alves Pereira]. Nazaré, Lagoa 
de São Francisco, Piauí, 15 abr. 2022. 
 
TAPUIO, Maria Gorete. [Entrevista concedia a Antonio Alves Pereira]. Nazaré, Lagoa 
de São Francisco, Piauí, 15 abr. 2022. 
 
 
 
Artigo recebido em: 19/03/2025. 
 
Aprovado para publicação em: 07/10/2025. 
 


