
 

 

 

 

DOI: https://doi.org/10.30612/frh.v27i49.19690 

 
 
 
 
 
 
 

 
Um Movimento Negro em Terras Palmarina: A 

Associação Cultural Zumbi (1980-1988) 

 

 

A Black Movement In Palmarine Lands: The Zumbi 

Cultural Association (1980-1988) 

 

 

Un Movimiento Negro En Tierras Palmarinas: La 

Asociación Cultural Zumbi (1980-1988) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

276 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

      Luciana Juvêncio Silva 
Doutoranda em História pela UFAL 

luciana.juvenciosilva@gmail.com 
https://orcid.org/0009-0005-8392-7753 

 
Alcileide Cabral do Nascimento 

Professora Titular da UFRPE 
Doutora em História pela UFPE 

alcileide.cabral@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-3768-3357 

 
Danilo Luiz Marques 

Doutor em História pela PUC/SP 
Professor Titular da UFAL 

danilo.marques@ichca.ufal.br 
https://orcid.org/0000-0003-3804-903X 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:alcileide.cabral@gmail.com
mailto:danilo.marques@ichca.ufal.br


 

277 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Resumo 
O Movimento Negro em Alagoas se organiza no final dos anos de 1970, trilhando a 
sua trajetória em meio à ditadura civil-militar (1964-1985). A partir de suas relações 
com a academia e a sociedade civil, a Associação Cultural Zumbi (ACZ) buscou 
alternativas para fortalecer a luta antirracista no estado por meio de estratégias de 
intervenção políticas-pedagógicas no cenário alagoano. O presente artigo tem como 
objetivo analisar a atuação da ACZ no período 1980-1988 através de suas articulações 
para o tombamento da Serra da Barriga em União dos Palmares/AL. Nosso intuito foi 
promover uma reflexão sobre as contribuições da organização negra em Alagoas, 
avaliando seu impacto no cenário nacional. Neste trabalho, tomamos Lélia Gonzalez 
(2020) como uma das principais intelectuais brasileiras ao tratar sobre o Movimento 
Negro Unificado (MNU) e do Movimento de Mulheres Negras como fundamentais 
para a superação do racismo e do sexismo no Brasil. Como suporte teórico-
metodológico, analisamos dossiês do Sistema Nacional de Informações (SNI), 
incluindo documentos relacionados ao I Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos 
Palmares (1981), um evento marcado pelas discussões iniciais para o tombamento da 
Serra da Barriga quanto a criação do Conselho do Memorial Zumbi, responsável pelo 
pedido de tombamento e pela promulgação de pesquisas sobre a Serra da Barriga. 
Tomamos como corpus de análise obras historiográficas que contribuíram com a 
historiografia da atuação do movimento negro, em especial, a historiografia 
alagoana, que se deu mediante as produções sobre as mobilizações antirracistas no 
estado. 
 
Palavras-Chave: Associação Cultural Zumbi; Resistência Negra; Alagoas. 
 
Abstract 
The Black Movement in Alagoas was organized in the late 1970s, following its 
trajectory during the civil-military dictatorship (1964-1985). Based on its relationships 
with academia and civil society, the Zumbi Cultural Association (ZCA) sought 
alternatives to strengthen the anti-racist struggle in the state through political-
pedagogical intervention strategies in the Alagoas scenario. This article aims to 
analyze the actions of ZCA in the period 1980-1988 through its articulations for the 
listing of Serra da Barriga in União dos Palmares/AL. Our aim was to promote 
reflection on the contributions of Black organizing in Alagoas, assessing its impact on 
the national scene. In this work, we consider Lélia Gonzalez (2020) as one of the 
leading Brazilian intellectuals when discussing the Unified Black Movement (UBM) 
and the Black Women's Movement as fundamental to overcoming racism and sexism 
in Brazil. As theoretical-methodological support, we analyzed dossiers from the 
National Information System (SIN), including documents related to the 1st National 
Symposium on Quilombo dos Palmares (1981), an event marked by the initial 
discussions for the listing of Serra da Barriga and the creation of the Zumbi Memorial 
Council, responsible for the request for listing and for the promulgation of research 
on Serra da Barriga. We took as our corpus of analysis historiographical works that 
contributed to the historiography of the actions of the black movement, in particular, 
the historiography of Alagoas, which was produced through productions on anti-
racist mobilizations in the state. 
 



 

278 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Keywords: Zumbi Cultural Association; Black Resistance; Alagoas. 
 
Resumen  
El Movimiento Negro en Alagoas se organizó a finales de la década de 1970, forjando 
su trayectoria en medio de la dictadura cívico-militar (1964-1985). A partir de sus 
vínculos con la academia y la sociedad civil, la Asociación Cultural Zumbi (ACZ) buscó 
alternativas para fortalecer la lucha antirracista en el estado mediante estrategias de 
intervención política y pedagógica en el contexto alagoano. Este artículo busca 
analizar las actividades de la ACZ entre 1980 y 1988 en su lucha por la protección de 
la Serra da Barriga en União dos Palmares, Alagoas. Nuestro objetivo fue promover 
la reflexión sobre las contribuciones de las organizaciones negras en Alagoas, 
evaluando su impacto en el panorama nacional. En este trabajo, consideramos a Lélia 
Gonzalez (2020) como una de las principales intelectuales brasileñas al abordar el 
Movimiento Negro Unificado (MNU) y el Movimiento de Mujeres Negras como 
elementos fundamentales para la superación del racismo y el sexismo en Brasil. Como 
apoyo teórico y metodológico, analizamos expedientes del Sistema Nacional de 
Información (SNI), incluyendo documentos relacionados con el Primer Simposio 
Nacional sobre el Quilombo dos Palmares (1981), evento marcado por las discusiones 
iniciales para la inscripción de la Serra da Barriga y la creación del Consejo Memorial 
Zumbi, responsable de la solicitud de inscripción y la difusión de investigaciones sobre 
la Serra da Barriga. Nuestro corpus de análisis incluyó trabajos historiográficos que 
contribuyeron a la historiografía de las actividades del movimiento negro, en 
particular la historiografía de Alagoas, que se desarrolló a través de producciones 
sobre las movilizaciones antirracistas en el estado. 
 
Palabras-clave: Asociación Cultural Zumbi; Resistencia Negra; Alagoas. 
 
 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

279 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

1. Introdução 

 

No Brasil, as práticas de resistência negra existem desde a escravidão e, com 

o pós-abolição, foram tecidas novas formas de denúncia tanto da exclusão social 

quanto do mito da democracia racial devido à manutenção de lógicas coloniais 

provenientes do contexto escravista. Sendo a violência um traço específico do 

escravismo, as mobilizações e redes de sociabilidade foram criadas com o intuito de 

sobreviver e resistir a uma realidade perversa e desumana. Com o fim da escravidão, 

decretada no dia 13 de maio de 1888, a população de ex-escravizados mesmo em 

condição de “liberdade”, lidaram com a falta de amparo à população negra, desse 

modo, iniciou-se um longo e histórico processo de luta contra as novas formas de 

opressão oriundas do capitalismo predatório. 

As organizações negras se deram de diferentes formas. A imprensa negra no 

século XIX, por exemplo, visava denunciar o racismo em meio ao contexto escravista 

e, com o pós-abolição, manteve-se denunciando as desigualdades sociais. Segundo 

Iraneide Silva (2016), várias foram as estratégias criadas pelos(as) ex-

escravizados(as) e seus descendentes como contranarrativa tanto à escravidão 

quanto à vigência de um sistema semelhante ao qual estavam submetidos. Nesse 

sentido, a formação de quilombos, a articulação de revoltas, a constituição de 

associações negras e a imprensa são exemplos dessa insurgência. Foram essas, 

portanto, maneiras encontradas para denunciar o racismo e reivindicar direitos.  

 Com o pós-abolição configurado como um período inacabado, levando-se 

em consideração a dívida social não quitada para com a população negra e indígena, 

surgiu a necessidade da criação de entidades negras para uma intervenção política 

direta. Na década de 1970, as mobilizações negras ganharam intensidade – apesar do 

contexto da ditadura civil-militar. Esse período foi marcado por afirmações 

sociorraciais, como o combate à discriminação racial, ao mito da democracia racial e 

a busca por uma autoafirmação negra de forma positiva, o que, de acordo com 

Amílcar Pereira “são características fundamentais do movimento negro 

contemporâneo que se constituiu no Brasil na década de 1970” (2010, p. 61). Nesse 

mesmo período surge o Movimento Negro Unificado Contra a Discriminação Racial 



 

280 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

(1978), o Centro de Defesa do Negro no Pará (1979), a Associação Cultural Zumbi em 

Alagoas (1979) e o Centro de Cultura Negra do Maranhão (1980). 

A partir das mobilizações no país, “o Movimento Negro articulou-se [...] 

desenvolvendo diversas estratégias de luta pela inclusão social do negro e superação 

do racismo na sociedade brasileira” (Domingues, 2007, p. 100). Levando em 

consideração o contexto da ditadura civil-militar, ainda vigente na primeira metade 

da década de 1980, houve a necessidade de recuar as atividades dos movimentos 

sociais – justamente pela opressão impingida pelo contexto político da época. Porém, 

este recuo não significa que as entidades negras deixaram de atuar nesse contexto, 

o que as tornou umas das maiores e mais representativas na luta social no Brasil. Nos 

anos finais da década de 1970 e início dos anos 1980 a luta antirracista ganhou fôlego 

e intensificou as suas mobilizações, gerando frutos futuros, especialmente na 

intervenção direta no exercício da lei 10.639/03, visando a obrigatoriedade do ensino 

sobre história e cultura afro-brasileira nas escolas públicas e particulares, no período 

fundamental e médio.  

Neste sentido, o movimento negro é um coletivo que abrange conjuntos de 

grupos de entidades políticas e culturais (Gomes, 2017) que experiencia consensos, 

disputas e conflitos em seu compromisso com a luta antirracista. No cenário 

alagoano, o expoente do Movimento Negro, a Associação Cultural Zumbi (ACZ), 

articulou, fomentou e construiu estratégias de intervenção visando à superação do 

racismo a partir da valorização da figura de Zumbi dos Palmares e da sociedade 

palmarina, símbolo de resistência negra. Em meio às articulações da ACZ, a entidade 

uniu a perspectiva cultural, política e histórica da Serra da Barriga em União dos 

Palmares/AL, criando laços de pertencimento com o estado de Alagoas. 

 

2.  ASSOCIAÇÃO CULTURAL ZUMBI (ACZ) 

 

A ACZ surge em 1979 como uma das principais representações de resistência 

negra no estado alagoano. Dentre os seus objetivos, destacam-se a luta contra a 

discriminação do homem alagoano e a conscientização da sociedade alagoana sobre 

a importância de Zumbi para a libertação do negro brasileiro. Mediante os intuitos 



 

281 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

descritos pela ACZ, compreendemos que seu propósito basilar, como representação 

política-cultural em Alagoas, propunha-se a alinhar a militância negra à perspectiva 

ancestral de Zumbi dos Palmares, considerando o estado alagoano como o território 

do solo sagrado do Quilombo dos Palmares.  

No final da década de 1970 e década de 1980, os descendentes de luta da 

sociedade palmarina iniciam uma trajetória histórica, sendo este um dos primeiros 

grupos articulados na luta antirracista representando o estado de Alagoas. A 

propósito disso, para a pesquisadora Rosa Correia (2016) o contexto de criação da 

ACZ, “era, portanto, esses anos entre o fim da década de 1970 e o início de 1980, um 

período de denúncia, com solo fértil para buscar a solidariedade de outros grupos e 

instituições que lutavam pela democracia naquele momento” (2016, p. 132).  

Tanto a ACZ, como uma entidade política e cultural, quanto o Centro de 

Estudos Afro-Brasileiros da Universidade Federal de Alagoas (CEAB/UFAL)1 foram 

organizações negras que atuaram juntas na década de 1980 com militantes que 

participavam, concomitantemente, na ACZ e no CEAB. Os dois grupos tinham 

relações a partir das experiências dos sujeitos que integravam essas organizações, 

como, por exemplo, um dos principais líderes negros do estado de Alagoas, Zezito 

Araújo, que foi diretor não só da ACZ, como também do CEAB em 1983. Zezito Araújo 

também atuou como professor efetivo do curso de História da Universidade Federal 

de Alagoas (UFAL) em 1980 – mesmo período em que nasce a representação do 

movimento negro em Alagoas, onde desenvolveu estudos e pesquisas fundamentais 

para o tombamento da Serra da Barriga, construindo-se, assim, uma ponte entre a 

instituição pública federal e a sociedade alagoana – o que gerou a possibilidade de 

outros integrantes da ACZ terem diálogos com a UFAL. Nesse sentido, houve um 

estreitamento nas relações entre o CEAB e a ACZ, devido ao foco de discussão de 

ambos os núcleos. Para a manutenção da entidade, havia redes de apoio, como o 

Governo Estadual, para a realização de projetos e eventos que serão abordados mais 

à frente. 

 
1 Nascido em 1980, o Centro de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas da Universidade Federal de 
Alagoas (CEAB/UFAL) passou a ser uma referência nos estudos afro-brasileiros. Em 1983, a sigla foi 
reformulada, passando a ser Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB) e, por fim, em 2019 tornou-se 
o Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas (NEABI). 



 

282 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Sobre a relação do NEABI-UFAL e a ACZ, de acordo com o historiador Danilo 

Luiz Marques, atual coordenador-geral do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e 

Indígenas (NEABI-Ufal), e a pesquisadora Rosa Correia, vice-coordenadora geral do 

NEABI-UFAL: 

 
A história do NEABI/UFAL, em sua gênese, está ligada a Associação 
Cultural Zumbi (ACZ), entidade negra criada em 1979, em 
decorrência de um episódio de racismo envolvendo Marcelino 
Dantas, negro e estudante de medicina da UFAL, que foi 
“convidado” a se retirar de um baile no Clube Fênix Alagoana. Na 
ocasião, após uma reunião com 33 pessoas (31 homens negros e 2 
mulheres negras), a ACZ se constituiu enquanto um dos principais 
grupos políticos do Estado de Alagoas, que tinha como objetivo o 
combate ao racismo (Marques; Correia, 2022, p. 33).  

      

Com a participação de trinta e três homens e duas mulheres negras na 

reunião para a construção da ACZ, após o episódio de racismo no Clube Fênix 

Alagoana2, os membros da entidade estrategicamente realizavam suas reuniões na 

Praça dos Palmares, no centro de Maceió, com o intuito de discutir os casos de 

racismo e as formas de combatê-lo. Para o pesquisador e militante Zezito Araújo, o 

Movimento Negro alagoano, apesar de ter nascido em 1979, só foi na década de 1980 

que a ACZ se mobilizou, a propósito, ainda em pleno contexto da ditadura civil-militar. 

A categoria racial foi a principal bandeira de luta, mas outras pautas, como os direitos 

das mulheres e dos/as trabalhadores/as, também compuseram parte das bandeiras 

sociais levantadas pelo movimento (Marques; Correia, 2022).  

 Em seus objetivos, a ACZ demonstra a importância da discussão do lugar do 

negro na sociedade, sobretudo, na luta contra a discriminação do homem negro 

alagoano. Percebe-se, em seu discurso, a centralização da figura masculina como 

principal narrativa da pauta antirracista, consequentemente, não considerando o 

lugar da mulher negra alagoana. No entanto, compreende-se que, ao longo da 

década de 1980, os discursos e bandeiras de luta se diversificaram, tendo em vista a 

participação ativa de mulheres negras na constituição da ACZ, nas atividades 

 
2 Espaço restritivo a brancos e ricos, famílias provenientes do poderio senhorial do açúcar, e que 
permaneceu como local de não acesso da população negra maceioense por quase todo o século XX, 
salvo raras exceções carnavalescas (Marques, 2024, p. 194).  



 

283 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

desenvolvidas pelas militantes negras no estado de Alagoas – a exemplo da Jornada 

da Mulher Negra Alagoana em 1988 como preparativo para o I Encontro Nacional de 

Mulheres Negras em Valença/RJ em 1988. Também se pode notar sua participação 

nas intervenções político-pedagógicas nas escolas públicas; nos trâmites para a 

constituição do Memorial Zumbi; na luta pelo tombamento da Serra da Barriga; no 

levantamento de terreiros afro-religiosos no estado; e, principalmente, no trabalho 

intelectual referente à construção de documentos burocráticos da entidade, sendo 

atividades realizadas principalmente pelas mulheres negras da ACZ. A presença de 

mulheres negras no movimento negro, portanto, se deu desde o início, não apenas 

na criação da entidade, mas também na sua direção, sua atuação não pode ser 

esquecida. (Gonzalez, 1982).  

Para a pesquisadora Jurema Werneck (2010), a ação política, social e cultural 

realizada por mulheres negras antecede mesmo o próprio “feminismo branco”, 

destacando-se as diferentes estratégias e articulações no contexto escravista e no 

pós-abolição. A partir de diferentes contextos históricos, “todas tiveram expressiva 

participação em diferentes posições, especialmente a partir de sua capacidade de 

circulação e articulação entre diferentes grupos” (Werneck, 2010, p. 15). A atuação de 

mulheres negras na luta antirracista no Brasil está diretamente relacionada ao MNU, 

pois, é no interior da entidade que a luta feminina negra busca pontuar as suas 

especificidades. Nesse contexto, para Lélia Gonzalez (1984), a presença de mulheres 

negras não foi apenas na criação da entidade, mas no direcionamento do 

enfrentamento ao racismo, sendo o interior do Movimento Negro o espaço que foi 

viável e necessário para as discussões sobre a questão racial e de classe.  

A partir dessa lógica, considera-se importante a problematização com 

relação à ACZ devido a centralização da figura masculina, pois esse discurso não 

pontua a realidade das mulheres negras alagoanas. No entanto, mesmo com essa 

crítica ao discurso da ACZ, reconhecemos que, posterior à sua criação, é evidente a 

crescente visibilidade feminina, devido às iniciativas tomadas por elas mesmas, à 

exemplo de suas inteirações com eventos feministas sob a perspectiva negra. É 

fundamental o debate de gênero, tendo em vista que a atuação da ACZ na década de 

1980 não somente teve a influência de suas próprias militantes, mas também o 



 

284 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

diálogo com intelectuais que também deram suporte e visibilidade para a Associação 

em questão, em especial, a intelectual Lélia Gonzalez. 

De acordo com Jeferson Silva, pesquisador da cultura negra em Alagoas, a 

ACZ seria uma das pioneiras, senão, a primeira entidade negra criada com o intuito 

de “discutir a problemática racial no estado” (Silva, 2006, p. 3). Uma das urgências 

da entidade estaria ligadas às questões da Serra da Barriga, sobretudo, na sua 

valorização política-cultural e na possibilidade de reconhecimento nacional. 

 
Tal identidade tinha na valorização de Zumbi e do Quilombo dos 
Palmares seu eixo central, o qual buscava ser trabalhado no dia 20 
de novembro, Dia da Consciência Negra. Além da ACZ, nós teríamos 
mais tarde a criação do grupo Filhos de Zumbi, que nasceu de uma 
dissidência da ACZ e tinha por objetivo trabalhar a identidade negra 
na periferia da cidade de Maceió. Na cidade de União dos Palmares 
nós teríamos ainda a Fundação Zumbi, órgão ligado à Prefeitura 
daquele município, que teve como um de seus principais projetos o 
Projeto União, o qual tinha por objetivo a construção de um espaço 
físico para a guarda da memória palmarina. O mesmo não se viu 
implementado (Silva, 2008, p. 14).  
 

Buscando incorporar na sociedade alagoana o legado ancestral da cultura 

palmarina, muitas atividades foram realizadas ao longo da década de 1980, em 

destaque, as intervenções nas escolas públicas3 com a aplicação de projetos que 

retratam não só o legado da trajetória do quilombo de Zumbi dos Palmares, mas 

também as estratégias do pós-abolição da comunidade negra no Brasil, sobretudo, 

desvencilhando do imaginário da população alagoana os discursos que tendem a 

subalternizar as práticas antirracistas ao longo da história. Essas ações pedagógicas 

também foram estratégias utilizadas por outros movimentos negros, que, por meio 

de suas atividades, teve como prioridade a educação como mecanismo facilitador 

para o ensino-aprendizagem das relações étnico-raciais. 

Apesar da articulação política-pedagógica da ACZ, por outro lado, existiu – e 

ainda existe – a problemática das escolas brasileiras recorrerem às entidades negras 

somente em determinadas datas. Existe uma diferença entre o 13 de maio e o 20 de 

novembro, tendo em vista que, a primeira parte da sanção nacional da Lei Áurea 

 
3 O Projeto Palmares tinha como intuito realizar intervenções pedagógicas em União dos Palmares e 
na zona rural, buscando evidenciar a história de Palmares e a resistência negra. 



 

285 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

3.353, que determinou a abolição da escravatura e, no imaginário social sob a 

perspectiva de uma lógica racista, há uma idealização acerca da resolução da lei que 

tornou a Princesa Isabel o símbolo do fim da escravidão, porém considera-se que a 

abolição da escravatura teve como principal motivação a questão econômica. Houve, 

nesse sentido, toda uma articulação dos escravizados e escravizadas, de modo que 

suas mobilizações foram essenciais para a determinação da lei.  Por outro lado, 

considera-se que, mesmo com o pós-abolição, a população negra continuou 

buscando novas formas de sobrevivência, haja vista vista, o novo processo de 

exclusão social como resquício da escravidão – uma questão ainda presente nos dias 

atuais. 

Já o segundo caso tem uma maior representatividade para a militância 

antirracista. No ano de 2023, o dia 20 de novembro se tornou feriado nacional, a partir 

da Lei Nº 4.759/2023, anterior à promulgação da lei, o feriado era aderido apenas em 

seis estados4: Mato Grosso, Rio de Janeiro, Alagoas, Amazonas, Amapá e São Paulo. 

Entretanto, os movimentos negros brasileiros, terreiros, afoxés e etc, teciam 

mobilizações para reflexões, enfrentamentos, debates e atividades, em diferentes 

espaços, acerca da consciência negra e da contribuição histórica da população 

afrodescendente para o país, mesmo anterior a lei.  

Considerando as atividades tecidas pela ACZ, especialmente, em torno da 

Serra da Barriga, ao longo da década de 1980 foram realizados eventos para discutir 

as propostas para a criação do Memorial Zumbi. Nos próximos tópicos abordaremos 

alguns dos eventos fundamentais para o tombamento da Serra da Barriga em União 

dos Palmares/AL. 

 

3. I SIMPÓSIO NACIONAL SOBRE O QUILOMBO DOS 

PALMARES: AS DISCUSSÕES EM TORNO DA SERRA DA 

BARRIGA 

 

 
4 Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/radioagencia-nacional/geral/audio/2023-12/dia-da-
consciencia-negra-agora-e-feriado-nacional. Acesso em: 03/09/2023. 



 

286 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

O movimento social negro alagoano, desde o início da década de 1980, já 

tinha em sua pauta a ideia de construir um parque histórico nacional na Serra da 

Barriga, em União dos Palmares/AL. A ACZ provocou a Universidade Federal de 

Alagoas (UFAL) para realizar o I Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares, 

o que de fato acabou ocorrendo em União dos Palmares/AL, no Museu Casa Jorge de 

Lima5 e em Maceió, no auditório da Reitoria da UFAL, entre os dias 16 e 20 de 

novembro de 1981.  

O simpósio contou com cerca de setenta participantes contando com a 

presença de catorze delegados das instituições oficiais responsáveis: a UFAL, a 

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), Serviço do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (SPHAN)6, Governo do Estado de Alagoas e 

Prefeitura de União dos Palmares. Diversos representantes de entidades negras 

estiveram presentes, como o Movimento Negro Unificado da Bahia (MNU), do Ceará 

e de São Paulo, o Movimento Alma Negra (MOAN) do Amazonas, a Associação 

Nacional de Apoio ao Índio (ANAÍ) da Bahia, o Centro de Estudos Afro-Brasileiros de 

Brasília (CEAB), o Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros (IPEAFRO) de São 

Paulo e do Rio de Janeiro, a Frente Negra de Ação Política de Oposição (FRENAPO) 

de São Paulo e Espírito Santo, o Instituto Brasileiro de Estudos Africanistas (IBEA) de 

São Paulo, o Centro de Cultura Negra (CCN) do Maranhão, o Centro de Defesa da 

Cultura Negra do Pará (CEDENPA), o Centro de Cultura e Emancipação da Raça Negra 

(CECERNE) de Recife e João Pessoa, e o Grupo de Trabalho André Rebouças do Rio 

de Janeiro (Nascimento, 1981). 

Ao longo dos dias de evento, foram realizadas palestras, conferências e 

mesas-redondas com professores, pesquisadores, jornalistas, militantes, atores e 

atrizes, com temáticas sobre Palmares a partir de diferentes abordagens, como 

questões teórico-metodológicas sobre a história de Palmares, história colonial, o 

legado de Palmares, a formação social palmarina, o significado de Palmares para o 

negro brasileiro e Palmares na literatura brasileira. 

 
5 Poeta, político, médico, biógrafo, ensaísta e tradutor brasileiro nascido em União dos Palmares. 
Jorge de Lima também participou do Movimento Modernista brasileiro.   
6 Atual Instituto de Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Iphan). 



 

287 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

O simpósio teve como intuito discutir o Projeto Zumbi, criado em 1979. Essa 

atividade fora idealizada pelo Projeto Rondon e pelo governo do estado de Alagoas, 

que, após um período de inatividade, em 1980 a Universidade Federal de Alagoas 

retomou com a programação dando início à implantação do Centro de Estudos Afro-

Brasileiros (CEAB)7, criado por uma das principais lideranças negras alagoanas, Zezito 

Araújo, e pelo professor Décio Freitas, com o intuito de promover estudos sobre a 

cultura afro-brasileira, sobretudo, o legado da história da Serra da Barriga visando 

construir o Memorial Zumbi dos Palmares.  

 
O processo de criação do Memorial Zumbi ilustra nitidamente a 
necessidade da participação crítica dos grupos interessados, a fim 
de orientar a definição do patrimônio cultural para escapar à 
imposição etnocêntrica, restritiva e imobilizadora que 
tradicionalmente opera nessas circunstâncias. Podemos observar os 
perigos traiçoeiros dessa perspectiva excludente examinando, por 
exemplo, a conceituação provisória do Parque Histórico Nacional 
Zumbi dos Palmares, elaborada no “Termo de referência” emitido 
pelo Ministério da Educação e Cultura (Coordenação do 
Aperfeiçoamento de Nível Superior, Assessoria Especial de Projetos) 
em junho de 1980 (Nascimento, 2014, p. 98).  
 

No entanto, esse resgate histórico do legado do Quilombo dos Palmares, 

com o chamado “Projeto Zumbi” do governo do estado de Alagoas e do Projeto 

Rondon, teria o intuito de transformar a Serra da Barriga em espaço puramente 

turístico, desconsiderando o caráter histórico, político, cultural e ancestral do lugar. 

Inicialmente, esse projeto propunha inserir a Empresa de Administração de Turismo 

(EMATUR) para alavancar o turismo em União dos Palmares, na Serra da Barriga, 

“articulando-se com o Projeto Rondon e, a partir daí, com o CNPq, por intermédio do 

então Reitor da Ufal, professor João Azevedo” (Duarte, 2023, p. 13). A proposta 

comercial com relação à Serra da Barriga foi questionada por militantes negros 

presentes no I Simpósio Nacional e de acordo com um dos principais pesquisadores 

da cultura africana no Brasil, Joel Rufino dos Santos, destaca-se a importância da 

presença de intelectuais negros e militantes para a modificação do projeto, 

pontuando a problemática da ideia unicamente turística visando apenas o retorno 

 
7 Atual Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas da Universidade Federal de Alagoas 
(NEABI/Ufal). 



 

288 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

econômico, desconsiderando o legado histórico de um dos maiores quilombos da 

América Latina. 

 
Lá chegando, aqueles intelectuais negros militantes, levando em 
conta a importância histórica inigualável de Palmares, reverteram o 
projeto da Universidade. A partir daí, pensou-se em erguer, na Serra 
da Barriga, capital do Estado de Palmares, um conjunto monumental 
que fosse ao mesmo tempo um ponto de encontro dos movimentos 
negros democráticos, um centro de pesquisa e um museu da 
contribuição do negro à formação social, política, econômica e 
civilizatória do Brasil (Santos, 2014, p. 102).  
 

A partir da intervenção dos militantes negros presentes no simpósio, foram 

realizadas diversas pontuações para o que viria a ser o Memorial Zumbi. O nome 

“Memorial Zumbi” tinha como objetivo substituir o “monumento”, tendo em vista 

que este último visava a uma ideia de “natureza estática e imobilizada, de pura 

ostentação da arrogância das classes dominantes” (Nascimento, 2014, p. 99); por 

outro lado, o termo “memorial” estaria ligado a uma relação de participação 

dinâmica com a comunidade interessada (Nascimento, 2014). Além disso, a 

“articulação de vários segmentos do movimento negro propôs que o lugar se 

tornasse o primeiro patrimônio negro tombado pelo governo federal, junto com o 

Terreiro do Engenho Velho da Casa Branca em Salvador/BA” (Marques, 2024, p. 194). 

Com a ditadura civil-militar ainda vigente, os militantes registraram o evento 

para produzir relatórios para o SNI (Duarte, 2023), garantindo o registro documental 

do simpósio. Nos relatórios constam que, no I Simpósio Nacional sobre o Quilombo 

dos Palmares em Maceió/AL, houve a presença de trinta e quatro pessoas 

importantes para a militância negra no país, dentre elas, Lélia Gonzalez, Décio Freitas, 

Clóvis Moura, Zezé Motta e Zezito Araújo, além de embaixadores de seis embaixadas 

de países africanos. 

 
Realizou-se no período de 16 a 20 de novembro de 1981, em 
Maceió/AL, no auditório "Guedes de Miranda", da Reitoria da 
Universidade Federal de Alagoas (UFAL), o "I SIMPÓSIO NACIONAL 
SOBRE O QUILOMBO DOS PALMARES", promovido pelo Centro de 
Estudos Afro-Brasileiros  e pelo Projeto Zumbi.[...] O Simpósio foi 
encerrado em 20 de novembro de 1981, denominado "DIA 
NACIONAL DA CONSCIÊNCIA NEGRA", com uma peregrinação na 
SERRA DA BARRIGA, em UNIÃO DOS PALMARES/AL, ocasião em 



 

289 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

que foi celebrada uma missa canpal, oficiada por Dom José Maria 
Pires, Arcebispo da Paraíba, com texto de Dom Pedro Maria 
Casadáliga Plá, Bispo da Prelazia de São Félix do Araguaia/MT, que 
também se encontrava presente ao ato religioso.8 
 

Entre as conferências realizadas, a do historiador Décio Freitas teve um 

grande destaque, devido a sua influência nos estudos sobre Palmares. Em sua 

apresentação, Freitas aborda o equívoco do uso do termo quilombo e que, na 

verdade, ele só aparece no século XVIII, em que tal palavra é utilizada como sinônimo 

de mocambo (Gomes, 2005). O termo mocambo tem como definição “a forquilha que 

em Angola sustentava a cumieira das casas”9 e quilombo “foi usado pelos senhores-

de-escravos em sentido pejorativo, porquanto se tratava em Angola de um depósito 

de escravos dos jagas – caçadores e mercadores de escravos.”10  

Um dos tópicos mais abordados no simpósio relaciona-se à falta de 

documentação sobre a trajetória do Quilombo dos Palmares produzida pelos 

próprios palmarinos, e que toda a história contada foi realizada sob a ótica dos 

inimigos, neste sentido, tratando-se dos perigos de uma história indireta. 

Compreende-se que a história de Palmares deve ser contada e inserida no imaginário 

social, como uma narrativa desvencilhada da perspectiva eurocêntrica, pois é fato 

que o Quilombo dos Palmares como sociedade lutou dentro de suas capacidades e 

se transformou em um dos maiores quilombos11 e com maior longevidade, durando 

cerca de cem anos.  

Quando abordamos a questão do “imaginário social”, fazemos menção à 

própria cidade de União dos Palmares/AL, na comunidade de Múquem, onde houve 

uma intervenção pedagógica do Projeto Palmares dos militantes da ACZ em 1983. 

Com isso, observou-se que, apesar do legado das terras palmarinas, havia uma 

espécie de negação em relação à resistência negra, atribuindo a este contexto algo 

como “coisa de negro”, algo presenciado pelos coordenadores do projeto – que 

 
8 I Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares. - Dossiê (SNI). 
9 Idem. 
10 Idem. 
11 A maior e mais conhecida comunidade de toda a América surgiu no final do século XVI e permaneceu 
até o século XVIII, a representar uma esperança aos cativos e uma ameaça a autoridades e senhores 
(Gomes, 2005, p. 10).  

about:blank


 

290 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

também eram militantes da ACZ. Neste projeto, os militantes ao lado dos 

professores, promoviam diálogos sobre a história do Quilombo dos Palmares, 

abordando principalmente a importância da luta coletiva para a superação do 

racismo na sociedade brasileira. 

 
[...] Em 1983, com a implantação de um projeto que era um desafio 
do Governo Federal, um projeto de interação, hoje tem muito a ver 
com o programa “Jovens e Adultos”; você fazia com que aquelas 
crianças aprendessem a ler e escrever com a realidade local, isso era 
um desafio! Quando nós começamos, falou-se da questão da terra, 
pegamos o Muquém [Quilombo] e o projeto não durou seis meses. 
O prefeito mandou parar porque estava fazendo a denúncia sobre a 
questão da terra, que eles perderam terra, etc; criou-se até uma 
escola no quilombo, aquela da casinha velha ali, foi uma escola 
criada por nós. Então, saía um movimento desses sempre vinculado 
ao NEAB. A UFAL e os professores tinham essa visão. Aliás o 
militante é professor, e não tinha, nesse momento não se falava em 
grupos culturais de matriz africana, só que existia. (Araújo, 2011, p. 
112) 
 

O caráter pedagógico da ACZ tinha como referência a proposta do MNU ao 

incentivar os debates étnico-raciais nos espaços escolares, pois, promover a 

desconstrução dos conhecimentos plasmados numa perspectiva eurocêntrica 

relaciona-se ao compromisso antirracista, incluindo narrativas de grupos 

historicamente marginalizados pela história oficial. A criação do Projeto Palmares da 

ACZ, realizado na zona rural de União dos Palmares, teve como estratégia rememorar 

o legado ancestral do Quilombo dos Palmares como forma de incentivar o debate e 

criar alternativas pedagógicas para aquela realidade local, mesmo com os empecilhos 

citados por Zezito Araújo anteriormente. 

No I Simpósio Nacional, foi criado o Conselho Geral do Memorial Zumbi que 

constitui “o braço executivo do Memorial; suas atividades visam imediata e 

prioritariamente a conseguir o tombamento do sítio histórico da Serra da Barriga” 

(Nascimento, 1980, p. 100). A primeira diretoria do conselho foi formada por Olímpio 

Serra (presidente), Joel Rufino dos Santos (secretário) e por Carlos Moura 

(tesoureiro), cuja proposta visava discutir uma série de questões que iam além do 

tombamento da Serra da Barriga: produzir a memória de Palmares e da comunidade 

afro-brasileira; exigir a correção dos currículos escolares com relação aos 



 

291 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

estereótipos atribuídos à comunidade afro-brasileira; inserir a comunidade local e 

outras comunidades negras no projeto e na execução do Memorial de Zumbi; fazer 

que o memorial funcionasse como centro de informação com documentação e 

pesquisa acadêmica; ser um ponto de concentração dos movimentos negros do país 

e do exterior; fazer respeitar as religiões afro-brasileiras; reconhecer o papel e os 

direitos da mulher negra, entre outros propósitos.  

Com relação à metodologia de estrutura e estratégia, a resolução afirmava 

que deveria ser criado um conselho geral para a elaboração do projeto final do 

Memorial de Zumbi e que, para compor o conselho, deveriam ser representantes de 

entidades presentes no Simpósio e que trabalhassem com temáticas relacionada à 

comunidade afro-brasileira, pessoas indicadas pela Serra da Barriga e pela 

comunidade negra de Maceió.  Inclusive, uma das propostas do Conselho Geral do 

Memorial Zumbi – Parque Histórico Nacional12 - era a criação do Memorial Zumbi, o 

qual seria realizado por meio “dos descendentes de Zumbi para todo o povo 

brasileiro”, tendo como objetivos: 

 
Celebrar o estado negro e democrático de palmares que existiu 
durante cem anos (de 1590 a 1695), tornando-o conhecido de todo 
nosso povo.  
Construir um monumento no local em que ficava a capital do estado 
negro e democrático de palmares, na serra da barriga-alagoas, 
perpetuando na memória do nosso povo os grandes 
acontecimentos que ali se deram. 
Tornar a Serra da Barriga, Alagoas, capital do Estado negro e 
democrático de Palmares, um local permanente de peregrinação e 
encontro de todos os brasileiros que lutam, sem preconceitos, pela 
democracia.13  
  

O Conselho Geral do Memorial Zumbi teve um trabalho fundamental para a 

promulgação de pesquisas sobre a Serra da Barriga, responsável pelo pedido de 

tombamento da Serra da Barriga e pelos estudos na área de história, arqueologia, 

biologia, geografia, meteorologia a serem realizados no local (Marques; Correia, 2022 

apud Arquivos do NEABI-UFAL). Constatamos que a criação do Conselho Geral do 

Memorial Zumbi foi essencial, pois, desde o ano de 1981, buscou-se a efetivação do 

 
12 Documento anexado na ata do I Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares. 
13 Idem. 



 

292 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

tombamento da Serra da Barriga por meio de uma rede de apoio formada pelos 

próprios militantes de Alagoas e de outros estados brasileiros. Sendo assim, essa 

ramificação de entidades, instituições e demais pessoas envolvidas, foi o que 

impulsionou de fato o processo de tombamento em União dos Palmares.  

Nesse trabalho contínuo, desde o início da década de 1980 até 1988, 

promovido pela ACZ e pelo Conselho Geral do Memorial Zumbi, foram tecidas 

estratégias para o reconhecimento histórico, político e cultural do solo da Serra da 

Barriga, buscando-se, em especial, integrar a sociedade civil para que houvesse uma 

real interação com o Memorial Zumbi, compreendendo que tal espaço comporta 

significados que parte de um legado ancestral e que a sua construção está 

comprometida com as novas formas de pensar e fazer a sociedade palmarina através 

de pesquisas sobre as diferentes perspectivas históricas, antropológicas, culturais e 

geográficas. Além disso, trata-se de uma das fontes afro-brasileiras materializadas, o 

Parque Memorial Zumbi dos Palmares seria, portanto, um acervo de memória, 

resistência e pesquisa para toda a comunidade.  

Apesar de compreender a importância do I Simpósio Nacional sobre Zumbi 

dos Palmares e da ação do Conselho Geral do Memorial Zumbi, o militante Zezito 

Araújo, um dos líderes da ACZ, chamou a atenção para o fato de não se sentir 

representado no evento e que sua presença e a de outros militantes seria pelo fato 

de serem privilegiados, além de enfatizar a problemática da marginalização do povo 

negro brasileiro. Sendo assim, ainda haveria a questão da sociedade em 

descredibilizar as representações negras nos movimentos sociais, desconsiderando 

suas atuações e sua influência no estado, como, por exemplo, na criação de políticas 

afirmativas impulsionada pela luta antirracista que visa ao combate às discriminações 

raciais, étnicas, econômicas, religiosas e de gênero.  

No entanto, devido ao discurso meritocrático, que desconsidera a realidade 

de uma parcela significativa da sociedade que vivencia a desigualdade social 

cotidianamente, ainda há uma manutenção da ideia de que a existência de políticas 

afirmativas é apenas um “privilégio negro”. Nesse sentido, a mobilização do MNU 

busca não apenas a valorização negra a partir de aspectos culturais, religiosos, 



 

293 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

artísticos, políticos, mas também a superação do racismo e de outras formas de 

exclusão.  

A postura política de combate ao racismo e o reconhecimento de outras 

lutas, como a violência de gênero, foi abordada por Lélia Gonzalez no simpósio – um 

dos principais nomes do Movimento Negro Unificado constituído na década de 1970 

–, tendo seu discurso registrado e divulgado no Jornal Folhetim de São Paulo em 22 

de novembro de 1981, uma edição voltada à Zumbi dos Palmares e à cultura negra. 

Posteriormente, esse discurso foi inserido no livro Por um feminismo afro-latino-

americano (2020), que reúne seus textos de dos períodos de 1979 a 1994, organizado 

por Flávia Rios e Márcia Lima. Em seu discurso, Gonzalez questiona o papel da mulher 

negra quilombola nos estudos sobre o Quilombo dos Palmares e como as mulheres 

negras quilombolas também desempenharam papéis importantes para a 

sobrevivência dos quilombos. 

 

Mas cabe aqui uma pergunta: onde é que a mulher negra entra 
nesse papo? Será que vamos falar de Dandara ou de Luísa Mahin? 
Não especialmente. Mas enquanto quilombolas, não há dúvida. É 
claro que, aqui, o termo está sendo tomado num sentido mais 
amplo, metafórico mesmo. A mulher negra tem sido uma 
quilombola exatamente porque, graças a ela, podemos dizer que a 
identidade cultural brasileira passa necessariamente pelo negro. E, 
numa primeira aproximação, podemos afirmar que ela só tem a ver 
com os dois tipos de permanência de Zumbi na cabeça da moçada. 

Tentemos explicar. (Gonzalez, 2020, p. 179-180) 
 

Os tipos de permanência mencionados por Gonzalez relacionam-se à 

identidade da mulher negra construída a partir da herança colonial, destacando-se a 

figura da mãe preta como representação da aceitação do papel de submissa. É o que 

a intelectual chama de “resistência passiva”, ao dizer que o comportamento passivo 

foi realizado como estratégia de sobrevivência, construindo boas relações e 

constituindo uma espécie de “romance familiar” ao estreitar os vínculos com a família 

dos senhores brancos. Essa forma de resistência foi “fundamental na formação dos 

valores e das crenças do nosso povo” (Gonzalez, 2020, p. 180). Com isso, 

compreende-se também a influência das “mães pretas” nas formações linguísticas 

da africanização do português brasileiro, “transformando-o em pretoguês” 

(Gonzalez, 2020), conceituado por Lélia Gonzalez, a amefricanidade estabelece as 



 

294 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

influências africanas na cultura brasileira. Nesse sentido, a resistência passiva “na 

casa-grande ou na senzala, no eito ou nos quilombos, no candomblé ou na umbanda, 

nos ranchos ou nos afoxés garantiu a sobrevivência de todo um povo enquanto raça 

e cultura” (Gonzalez, 2020, p. 182). 

Em sua participação no I Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares 

em Alagoas e na peregrinação no 20 de novembro de 1981, Lélia Gonzalez relata, a 

partir das categorias de raça e gênero, a ancestralidade da mulher negra quilombola. 

 
Aqui nas Alagoas, um grupo de mulheres negras de diferentes 
estados, representantes ou não de movimentos negros, se 
preparou para subir a serra da Barriga, onde se situava a capital de 
Palmares, o mocambo do Macaco. O projeto do Memorial Zumbi, do 
qual fazemos parte, realizou um ato solene, uma homenagem a 
Zumbi, no 20 de novembro. Enquanto isso, no resto do país, uma 
série de eventos estavam acontecendo neste Dia Nacional da 
Consciência Negra, promovidos pelos movimentos negros. E lá no 
alto da serra, durante a solenidade, ficamos pensando naquelas 
palmarinas, que preferiram matar os próprios filhos e se suicidarem 
em seguida para não se deixarem escravizar. (Gonzalez, 2020, p. 
182) 
 

A trajetória de mulheres negras tem como característica a busca por 

melhores condições de vida, seja para si mesmas ou para seus filhos, dando 

preferência a uma realidade livre da violência, como bem enfatizado por Lélia 

Gonzalez. Mas, é importante frisar que uma das possíveis alternativas diante da 

escravidão, seria o suicídio, sendo a desistência da vida uma forma de negação e não 

aceitação de uma realidade injusta, violenta e opressora.  

Ao final do evento, no dia 20 de novembro, foi realizada uma peregrinação 

até a Serra da Barriga, uma caminhada anual que acontece desde agosto de 1980, 

com o intuito de reforçar o não esquecimento dos movimentos sociais ao legado do 

Quilombo dos Palmares. A peregrinação contou com a presença de lideranças 

católicas, Babalorixás e Yalorixás dos estados de Alagoas, Pernambuco, Rio de 

Janeiro e Minas Gerais, com cultos, oferendas e missas. Houve a presença de jovens 

que estavam ligados a movimentos negros de outras localidades, além de blocos 

afros como o Ilê Ayê e demais representantes de instituições e associações culturais 

(Marques; Correia, 2022).  



 

295 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Trata-se de um momento de fortalecimento coletivo e de uma conexão 

espiritual, para Joel Rufino Santos seria um “ritual que realimenta o nosso axé” 

(Santos, 2017, p. 106). Ainda de acordo com Joel Santos sobre a conexão com o 

sagrado na peregrinação, muitos dos que participavam se sentiam emocionados, 

conectados com seus ancestrais, comovidos e, sentindo-se reenergizados para dar 

continuidade à luta antirracista. 

 
Não se trata de uma discriminação a outros cultos, a outras formas 
de religiosidade. Trata-se do reconhecimento do papel integrador 
que tem o candomblé quando se está tratando da ancestralidade 
negra, do resgate do passado, do fortalecimento de nossa ligação 
com a natureza, com a terra, com a África, com as raízes da cultura 
afro-brasileira. Essa presença da religiosidade afro-brasileira nas 
celebrações do Memorial Zumbi tem dado a elas um alcance muito 
maior do que teriam se ficassem limitadas ao plano político-
ideológico. É como se o Memorial Zumbi tivesse se ungido, desde 
sua primeira hora, por essa densa religiosidade brasileira, com seu 
axé (Santos, 2014, p. 106) 

 

A consagração da peregrinação anual, no dia 20 de novembro até a Serra da 

Barriga, se tornou um rito para os militantes negros que buscam se conectar com a 

ancestralidade, além de ser, também, uma possibilidade de construir novos debates 

norteados pelas temáticas étnico-raciais, mobilizando cada vez mais pessoas de 

outros estados brasileiros bem como de outros países, chamando sua atenção para 

a valorização político-cultural das terras palmarinas. 

 

3. AS DIVERGÊNCIAS NA ACZ 

 

Apesar da influente participação da ACZ como uma das principais14 

representantes da luta antirracista no estado de Alagoas, algumas problemáticas 

foram levantadas devido à secundarização do caráter político da entidade. Em uma 

de suas principais abordagens, a Serra da Barriga seria uma temática constante para 

 
14 Acreditamos que a ACZ está entre as representações políticas negras de Alagoas da década de 1980, 
bem como os terreiros afro-religiosos. Para saber mais, ver em: “Àbúrò N’ilê” – o irmão mais novo da 
casa: a formação histórica do movimento social juventude de terreiro em Alagoas (2012-2017), Ellen 
Cirillo Santos. 



 

296 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

a entidade, no entanto essa é uma questão problematizada por Jeferson Silva no que 

se refere à unanimidade do foco da Serra da Barriga, como a principal motivação da 

ACZ. 

 
Não se trata aqui de questionarmos a importância da Serra da 
Barriga em seu significado simbólico, enquanto legado da luta negra 
pela liberdade. Mas sim de abordar a atitude de um movimento que 
se pretendia ‘lutar contra todas as formas de discriminação do 
homem alagoano, principalmente do negro, integrando-o na 
sociedade brasileira’ e ‘desenvolver, junto aos negros alagoanos, a 
busca da identidade negra e de seus valores culturais’. (Silva, 2006, 
p. 4) 

 

A ACZ tinha uma relação direta não só com a militância negra, mas com o 

estado de Alagoas, assumindo de forma clara o seu compromisso cultural. O próprio 

nome da entidade relacionava a questão cultural ao nome de Zumbi, apesar do 

compromisso com a valorização da cultura negra, para a ACZ não somente a questão 

cultural seria importante, havia a consciência do diálogo da cultura com a política, 

mas, para Marcelino Silva um dos seus integrantes da ACZ, isso foi inviável (Silva, 

2006).  

Consideramos que, apesar da política como categoria fundamental na luta 

antirracista e tendo a ACZ como uma consciência dessa questão, o que aparenta é 

que houve uma concentração de ideias e de interesses em massa voltados para a 

Serra da Barriga. Por outro lado, compreendemos que há tensionamentos entre os 

militantes a partir dos conflitos de ideias entre os próprios integrantes, tanto que, no 

ano 1984, houve uma primeira ruptura entre alguns integrantes que optaram por sair 

da ACZ e formar o “Filhos de Zambi”, que durou mais ou menos dois anos (Silva, 

2006).  Um dos motivos apontados para a desarticulação da ACZ, seria a falta de 

articulações políticas que de fato chegassem até a base da população negra, além da 

centralização de pautas sobre a Serra da Barriga e a busca pelo revezamento de 

poder entre os militantes na direção da entidade.  

A respeito da falta de interação da ACZ com a massa, na realização da IV 

Semana Zumbi em 1984 – mesmo ano em que ocorre a primeira cisão da entidade – 

um dos integrantes da entidade afirma que a concepção da falta de interação da ACZ 

com a sociedade civil é pura desinformação, pois “nós tivemos uma ampla 



 

297 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

penetração em escolas, oficiais e particulares (Marques, 2024, p. 208, apud Acervo 

NEABI/UFAL, 1984b). Além disso, um outro militante da entidade, Marcelino Máximo, 

abordou sobre a não constância da ida às ruas além de datas alusivas ao povo negro 

como o 20 de novembro, para ele “a gente tem começado agora, a gente ainda não 

conseguiu sensibilizar as massas, o grosso dos negros alagoanos para que 

defendessem sua própria identidade” (Danilo Marques, 2024, p. 207 apud Acervo 

NEABI/Ufal, 1984b).  

De acordo com Zezito Araújo, primeiro presidente da ACZ, as pessoas que 

prosseguiram na entidade afirmaram que as discussões sobre o rompimento não 

teriam relações com a política (Silva, 2006), a descentralização da política como uma 

das críticas apontadas, para ele, não foi um fator a ser levado em consideração. Por 

outro lado, Zezito Araújo reconhece o déficit da ACZ perante a realização das 

palestras de forma isolada, não dialogando com outros coletivos negros organizados 

para a criação de intervenções políto-pedagógicas. Para Silva (2006): 

 
O que nós temos de concreto é que, de fato, a Associação Cultural 
Zumbi tinha uma deficiência no que diz respeito à fomentação de 
uma política de base. É perceptível no depoimento de seus 
militantes que a ACZ fazia palestras constantes nas escolas do 
Estado. No entanto, tais palestras não eram seguidas de um maior 
acompanhamento, onde mais tarde a entidade pudesse ter a 
formação de quadros. Acreditamos que houve um erro no que diz 
respeito ao direcionamento de tais palestras, as mesmas deveriam 
ter sido desenvolvidas junto aos grupos negros organizados, de 
forma a ter um maior controle sob tal formação (Silva, 2006, p. 9) 
 

De acordo com uma das integrantes e ex-presidente da ACZ, entre os anos 

de 1989 e 1991, Vanda Barbosa, enfatiza que a associação era de fato um grupo 

político que tinha como intuito discutir a discriminação e o racismo em Alagoas, e que 

esta revolucionou o estado a partir de suas atividades, sendo a ACZ quem constituiu 

o Memorial Zumbi, que “brigou” pelo tombamento da Serra da Barriga para 

desapropriá-la. Em entrevista cedida aos pesquisadores Verena Alberti e Almicar 

Pereira, Vanda Barbosa relata a criação da Associação Cultural Zumbi. 

 
Nas primeiras reuniões. Não foi na primeira, mas nas primeiras 
reuniões. Quando a gente pensou e decidiu que teríamos uma 
entidade, um grupo para discutir e esse grupo teria que ser uma 



 

298 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

coisa escrita, com estatuto com tudo... Tanto que a gente passa de 
1979 a 81, acho. Em fevereiro de 1981 é que a gente se constitui – 
1980, por aí, não tenho absoluta certeza – em uma organização com 
estatuto, passado em cartório, tudo. Era responsável pelo 20 de 
novembro, éramos a referência. Depois surgem outras entidades, 
alguns dissidentes da nossa fazem outra entidade. E depois 
começam-se muitos grupos culturais: bandas, grupos de capoeira, 
de dança afro. Mas tendo sempre na Associação Cultural Zumbi o 
porto seguro. Porque éramos nós que íamos para o embate político. 
Discussão política era com a associação. Tanto que ela se desarticula 
nos anos 90 e a gente até hoje não tem uma entidade do movimento 
negro com a articulação política como a gente teve. (Barbosa, 2005, 
p. 23) 

 

Para Vanda Barbosa, a ACZ tinha muita articulação com a educação, os 

integrantes iam até as escolas discutir a questão negra – desfazendo os discursos do 

13 de maio e enaltecendo o 20 de novembro e oferecendo capacitações nas escolas 

para os docentes na década de 1980.  Houve também articulações com os terreiros 

alagoanos, de tal modo que, no ano de 1984, a ACZ tinha o levantamento de todos os 

terreiros do estado, uma vez que os laços com as religiões afro visavam à construção 

de debates sobre a consciência negra no espaço religioso. Sobre a Serra da Barriga, 

para  a militante negra não foi uma tarefa fácil, pois os integrantes da ACZ levavam 

tiros de “soca-tempero”15 dos fazendeiros porque estes “não queriam que a gente 

demarcasse” (Barbosa, 2005, p. 22), inclusive, existiam estratégias de visitar a Serra 

da Barriga em grupos – já que havia ameaças de morte. 

Segundo ela, o trabalho realizado pelos militantes e intelectuais para a 

consolidação do Memorial Zumbi foi algo natural, não era um trabalho para angariar 

dinheiro, se tratava da articulação de uma entidade não governamental. Para auxiliar 

nas despesas de viagens até União dos Palmares, o Ministério da Educação concedeu 

um auxílio financeiro para a formação de professores em União dos Palmares com 

temática voltada para a Serra da Barriga.  

 
E tem alguns deputados que, naquela Emenda, davam uma grana 
para a Associação para a gente poder ir para o interior, trabalhar, ir 
para União dos Palmares, formar os professores para falarem da 
Serra. A gente trabalhar em União dos Palmares, para ter a Casa 
Jorge de Lima, como tem hoje. Ir lá, fazer o trabalho para que as 
escavações da Serra, o que se procurasse e se achasse ficar naquele 

 
15 Termo usado para se referir à espingarda. 



 

299 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

museu... Mas não para ter um coordenador do projeto, que ganhava 
aquele dinheiro. Isso não existe na minha terra, até hoje. Não tem 
ONG. (Barbosa, 2005, p. 25)  
 

Compreende-se que havia malabarismos para que a ACZ tivesse 

continuidade, seja no auxílio financeiro para a criação de projetos em União dos 

Palmares, seja nas reuniões que inicialmente eram em praças públicas, depois 

realizadas no CEAB. Posteriormente, a entidade conseguiu um espaço na Secretaria 

da Cultura em Maceió, no ano do centenário da abolição, em 1988. O telefone de 

contato da ACZ era do Diretório Central dos Estudantes (DCE), como também da 

residência do militante Zezito Araújo e de Vanda Menezes, ou seja, eram realizadas 

maneiras de manter as atividades da entidade mesmo que esta não tivesse 

inicialmente uma sede oficial ou telefone próprio. 

Com relação à ACZ concentrar suas atividades à Serra da Barriga e 

consequentemente, existir um déficit nas relações com a sociedade-civil, entra em 

contradição quando nos deparamos com o fato de que a ACZ foi parcialmente 

responsável por discutir e questionar a realidade da população negra alagoana, 

sobretudo, através de práticas político-pedagógicas antes da criação da lei 10.639/03, 

algo que remonta ao que o MNU se propunha a executar diante de seu caráter 

pedagógico que impulsionou a criação de políticas afirmativas negras. 

Como todo movimento social, as trajetórias são marcadas por tensões, 

contradições, conflitos e relações de poder devido às diferentes concepções e 

posicionamentos acerca do que se considera fundamental para a continuidade do 

coletivo. Dentro do que a ACZ se propôs, consideramos que ela consegue atingir os 

seus objetivos quando articula a luta antirracista como uma possibilidade de 

introduzir na sociedade alagoana a necessidade de discutir a questão racial como 

forma de enfrentamento às discriminações e ao mesmo tempo, incorporando o 

legado da história do Quilombo dos Palmares, salientando como a sociedade 

palmarina foi/é um exemplo de resistência negra.  

Por fim, não limitamos a ACZ como a única e exclusiva entidade antirracista 

em Alagoas na década de 1980, tendo em vista a presença de terreiros afro-religiosos 

que atuavam no mesmo contexto ou anterior à criação da entidade. Frisamos que, a 

partir das contundentes críticas feitas à ACZ, não podemos nos esquecer de que, 



 

300 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

quando falamos em representação política negra alagoana no período da 

redemocratização brasileira, a ACZ apresenta-se como uma das protagonistas na luta 

do povo negro corroborando para a construção de políticas afirmativas. 

 

4. ENTRE 1985 E 1988: UM PERÍODO FUNDAMENTAL NA 

HISTÓRIA DO MOVIMENTO NEGRO EM ALAGOAS 

 

De 1985 a 1988, foram quatro anos de reconhecimentos de luta e efetivação 

do resultado de articulações. Para os militantes negros, sobretudo, para a 

comunidade negra de Alagoas, o ano de 1985 foi simbólico devido ao tombamento 

da Serra da Barriga, fruto de muito trabalho e esforço das representações políticas 

negras do estado alagoano e de Movimentos Negros de outros estados brasileiros, 

que lutaram para pressionar o governo nacional para o reconhecimento da Serra da 

Barriga como um patrimônio histórico brasileiro. 

 

[...] o Conselho Geral do Memorial Zumbi encaminhou para o IPHAN 
a solicitação de tombamento da área da Serra da Barriga validando 
o pedido diante da sua dimensão e importância histórica, cultural e 
social referente aos povos negros no Brasil (DOSSIÊ, 2017, p. 69). Em 
20 de novembro de 1985, com a solicitação acatada pelo IPHAN, a 
Serra da Barriga é então tombada pelo Governo Federal. Em 21 de 
março de 1988, a mesma foi declarada Monumento Nacional e 
também de utilidade pública, com fins de desapropriação, para 
estudos e pesquisas. (Villarinho, 2023, p. 52) 
 

O tombamento da Serra da Barriga foi assinado pelo ex-ministro da Cultura, 

Aloísio Pimenta, no dia 20 de novembro de 1985. Em seu discurso, o ex-ministro 

afirma que ainda existe racismo no Brasil e que todos deviam fazer esforços, desde a 

educação pré-escolar, para enfim erradicar esses preconceitos16. Além de 

representantes das comunidades negras brasileiras, estiveram presentes os 

embaixadores da Costa do Marfim, Senegal, Gana, Togo, Gabão, Zaire, Camarões, 

Angola e Nigéria. Além de Aloísio Pimenta, compuseram o ato solene representantes 

da Secretaria de Cultura de Alagoas, a prefeitura de União dos Palmares e militantes 

 
16 Tombamento da Serra da Barriga (1985), União dos Palmares/AL - Dossiê (SNI). 

about:blank


 

301 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

de outras regiões brasileiras. Na ocasião, o ministro da Cultura repassou para a 

Prefeitura de União dos Palmares/AL, Cr$ 100.000.000 (cem milhões de cruzeiros) 

pelos gastos com o levantamento topográfico e socioeconômico da área. 

 
A partir de agora, o lugar se transforma em um Monumento 
Histórico e Cultural Nacional. O Memorial Zumbi, que será um centro 
de documentação, pesquisa e difusão da cultura negra, numa área 
de 280 hectares de matas, deverá ficar pronta em 1988, quando se 
comemora o centésimo aniversário da abolição da escravatura. 
(Villarinho, 2023, p. 52) 
 

A Serra da Barriga ganha o título de Patrimônio Cultural Brasileiro em 1986, 

o território é desapropriado em 1988, o Parque Memorial é inaugurado em 2007 e, 

por fim, em 2017, a serra torna-se Patrimônio Cultural do Mercosul. Inicialmente, o 

espaço pertencia a João Lira e Lula Pinto, e, antes de sua desapropriação, a única 

forma de ir até o local seria de helicóptero porque “eles eram donos da terra” 

(Barbosa, 2005, p. 24). Esse empecilho relaciona-se ao fato de que um dos 

proprietários não quis abrir mão de sua “propriedade” (Barbosa, 2005), porém, ao 

final este trâmite foi resolvido. Desse modo, para Vanda Barbosa, considera-se que a 

realização da construção do Memorial Zumbi foi importante, pois o memorial 

também articulou um debate entre os intelectuais brasileiros, como Abdias do 

Nascimento e Lélia Gonzalez. 

 
Foi muita luta. E não foi luta só nossa, de Alagoas. O Memorial Zumbi 
foi fundamental para essa luta. Porque você tinha um Abdias do 
Nascimento, você tinha uma Lélia González, você tinha pessoas de 
fora do estado que também discutiam e exigiam isso. Então, foi 
muito interessante. (Barbosa, 2005, p. 24) 
 

Além de ter sido um ano importante em relação à desapropriação da terra, 

não podemos deixar de enfatizar que o ano de 1988 foi um marco importante para a 

militância antirracista, destacando-se o centenário da abolição, a nova Constituição 

brasileira, o I Encontro Nacional de Mulheres Negras no Rio de Janeiro e, no cenário 

alagoano, a Jornada da Mulher Negra alagoana – evento preparatório para o I 

Encontro Nacional de Mulheres Negras no Rio de Janeiro no mesmo ano. A Jornada 

da Mulher Negra alagoana, realizado em agosto de 1988, foi fundamental para a 

visibilidade feminina negra no estado, sendo debatidas as suas pautas, experiências 



 

302 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

e críticas, pontuando a importância da mulher negra na sociedade brasileira e a 

desconstrução de estereótipos voltados aos fatores de raça, classe e de gênero nos 

mais diversos âmbitos.  

O que nasceu no início da década de 1980, a partir de diferentes esferas de 

atuação, eventos, encontros e projetos, foi resultado de muito trabalho, sem 

desconsiderar os obstáculos enfrentados para a idealização e concretização do 

Memorial Zumbi, considerado “como verdadeira pedra fundamental na construção 

desse Brasil democrático e pluricultural – mas, principalmente, plurirracial” 

(Nascimento, 2014, p. 101). O que, vale ressaltar, torna-o um dos maiores patrimônios 

públicos de origem negra e de reconhecimento nacional. 

Destacados os principais momentos da ACZ no período de 1980-1988, a 

entidade teve seu fim no ano de 1992. Com relação à desarticulação, Vanda Barbosa 

afirma que a ACZ foi encerrada devido à alta demanda que a sobrecarregou – a 

militante foi presidente da associação no período de 1989-1991 – fazendo com que a 

entidade não tivesse prosseguimento. Porém, para ela, a Associação Cultural Zumbi 

não teve um fim de fato, pois foram construídos laços de amizade entre os 

integrantes ao longo dos anos de compromisso com a luta antirracista e, mesmo após 

o fim da entidade, mantiveram contato apesar da distância, já que alguns dos 

militantes como Zezito Araújo e Fátima Viana, se deslocaram para a cidade de São 

Paulo. 

 
O grupo não se desfez, a gente continua se encontrando, nesses 25 
anos, 26 anos já. Marcamos, agora, reuniões regulares, mensais. 
Mas continua a Associação Cultural Zumbi, se reunindo... Por conta 
de eu estar secretária, Zezito também ter estado, eles cuidam da 
gente. Senta, discute, a gente se reúne para saber o que está 
fazendo, para criticar, para ajudar... No 20, sempre, o Zito contou 
com ativistas da Associação Cultural Zumbi para ajudar, para fazer... 
A gente nunca se perdeu, é muito interessante. No Natal, a gente se 
encontra; nos aniversários, a gente se encontra. A gente se alimenta 
muito. Uma relação afetiva muito forte. Continuamos, cada um no 
seu canto, não deixou. (Barbosa, 2005, p. 35) 
 

Apesar dos conflitos e problemáticas, a ACZ foi um movimento importante 

na luta antirracista em Alagoas, sendo a entidade uma das principais forças políticas 

envolvida tanto no marco do tombamento da Serra da Barriga como no surgimento 



 

303 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

do Memorial Zumbi – responsável por fomentar os estudos históricos e geográficos, 

concentrando documentos referentes à Serra da Barriga, a cultura e resistência 

palmarina –, além de fortalecer a criação da Fundação Cultural Zumbi dos Palmares 

(Fundação Zumbi) em 1988. Para o historiador Danilo Marques, o Memorial Zumbi 

acabou se tornando um ponto de convergência entre “onde as várias tendências dos 

movimentos negros no Brasil e no mundo se conectaram” (Marques, 2024, p. 199). 

 Ao considerarmos a ACZ uma das principais articulações antirracistas no 

estado de Alagoas, mesmo diante das problemáticas da falta de uma melhor atuação 

política, não podemos desconsiderar a importância de sua influência desde as 

primeiras reuniões, em que se discutiu a importância da valorização das terras 

palmarinas, o seu tombamento e as suas articulações com a educação e os terreiros 

afro-brasileiros do estado. Nesse sentido, sendo Zumbi dos Palmares uma figura 

representativa para a superação do racismo em terras alagoanas, a ACZ articulou o 

sentimento de pertencimento ao estado, à sociedade e à cultura palmarina através 

de estratégias de intervenção. Tanto é que os militantes do Movimento Social Negro 

alagoano se consideram descendentes de um povo que lutou, que não aceitou a 

submissão e a violência do sistema escravista, e que (re)surge séculos mais tarde 

como fruto da resistência negra palmarina, com a criação de uma entidade que 

consideramos um verdadeiro aquilombamento.  

 

5. VENHA, VAMOS NOS AQUILOMBAR COM A ACZ: O 

LEGADO DO MOVIMENTO NEGRO EM TERRAS 

PALMARINAS 

 

Ao falarmos sobre uma luta coletiva que durou mais de uma década e que 

até os dias atuais é referência no estado de Alagoas, quando se fala em luta 

antirracista, o conceito de quilombismo do intelectual Abdias do Nascimento reflete 

– da teoria na prática – a ação dos militantes da ACZ. Em sua obra O quilombismo: 

documentos de uma militância pan-africanista (1980), Nascimento reflete sobre a falta 

de condições econômicas do negro mesmo em um lugar onde ele é “o próprio corpo 



 

304 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

e alma deste país” (Nascimento, 1980, p. 253) e que, apesar de sua contribuição 

histórica pautada pela exploração física e psicológica, durante três séculos, a 

comunidade afro-brasileira reergueu as estruturas do Brasil, mas segue sendo tratada 

de forma desigual (Nascimento, 1980). As condições de vilipêndio às quais a 

comunidade negra era submetida, os quilombos foram formados não só como 

espaço de sobrevivência e exercício da existência, mas também como meio de 

resistência.    

O conceito de quilombismo de Abdias do Nascimento, tem como definição 

as diversas possibilidades de redes de associações, como, por exemplo, irmandades, 

clubes, terreiros, afoxés, escolas de samba, grupos de cultura negra; são formatos 

diferentes que constroem possibilidades de mobilização da comunidade negra, uma 

“práxis afro-brasileira” (Nascimento, 1980) definida como quilombismo.  

Em diálogo com a concepção de quilombismo, o conceito de quilombo e a 

resistência afro-brasileira da historiadora Beatriz Nascimento converge com as ideias 

de Abdias do Nascimento, ao abordar as diversas possibilidades de resistência, 

sobretudo, no Brasil, se apresentando em diferentes manifestações incorporadas 

“na luta árdua pela manutenção de sua identidade pessoal e histórica” (Nascimento, 

1980, p. 46). Seja no âmbito doméstico ou social (Nascimento, 1980), as formas de 

enfrentamento podem se apresentar no “caráter linguístico, religioso, artístico, 

social, político, de hábitos, gestos, e assim por diante.  

Todas essas formas de resistência podem ser compreendidas como a história 

do negro no Brasil” (Nascimento, 1980, p. 46). Decerto que, ao considerarmos a 

Associação Cultural Zumbi, um quilombo que tem como principal referência Zumbi 

dos Palmares, concordamos com as conceituações de Beatriz Nascimento e Abdias 

do Nascimento, ao que cerne as definições de quilombismo quando nos referimos à 

ACZ como um espaço de aquilombamento, onde os componentes da entidade, 

puderam experienciar, atuar e contribuir com a luta antirracista e de gênero. 

 Desde a primeira reunião da ACZ que findou com a criação do grupo, ainda 

em 1979, e posteriormente, cerca de um ano depois com a década de 1980, houve um 

sequencial de mobilizações: a primeira peregrinação até a Serra da Barriga; o I 

Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares, que idealizou a construção do 



 

305 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Memorial Zumbi juntamente a militantes e pesquisadores de outras localidades; as 

intervenções pedagógicas em que os integrantes da ACZ tiveram a oportunidade de 

participar de aulas em escolas de União dos Palmares, com o intuito de abordar para 

os alunos do município e povoados, a história Zumbi dos Palmares e a resistência da 

comunidade negra brasileira; o tombamento da Serra da Barriga e sua 

desapropriação; e a Jornada da Mulher Negra alagoana como preparativo do I 

Encontro Nacional de Mulheres Negras – além das participações de mulheres negras 

da ACZ nos eventos de gênero nos estados da Bahia, Pernambuco e Rio de Janeiro 

etc –, reconhecemos que esta sequência de acontecimentos que citamos até aqui é 

mínima perto da intensidade e do quantitativo de mobilizações internas, entre os 

militantes da ACZ, e externas, em suas relações com entidades de outras regiões do 

país. 

Diante do exposto, considera-se que, assim como as mulheres tiveram papel 

fundamental na sociedade palmarina, seja por meio do trabalho ou na influência no 

modelo familiar com a prática da poliandria17, as mulheres negras na ACZ embora 

fossem minoria, suas participações se deram desde a criação da entidade, onde suas 

vozes, provocações e compromissos já existiam desde a fundação da ACZ em 1979, 

na sua articulação e no desenvolvimento ao longo da década de 1980-1990.  

A luta negra feminina ocorre em meio ao contexto de redemocratização da 

sociedade brasileira, com a intensificação dos movimentos sociais, sobretudo, na luta 

antirracista e na representação do Movimento de Mulheres Negras em todo o país. 

Hoje, após grandes conquistas para a população negra, ainda seguimos na luta pela 

superação do racismo. Como bem afirma Beatriz Nascimento “não contavam os 

dominadores que seus dominados acumulassem não só sofrimento e miséria, mas 

também aspectos de sua cultura, inclusive seus vícios e virtudes (2021, p.45)”, nós 

também acumulamos força, conhecimento e memórias, fatores que nos conectam 

com nossa ancestralidade. 

 

6. REFERÊNCIAS  

 
17 União conjugal na qual mulheres podem se casar com mais de dois homens. 



 

306 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

ARAÚJO, Zezito de. Projeto Palmares. Cad. Pesq. (63), nov/1987. 

BARBOSA, Vanda Maria Menezes. (depoimento, 2005). Rio de Janeiro, 
CPDOC/Fundação Getulio Vargas (FGV), (2h 35min). 

CORREIA, Rosa Lucia da Silva. Como os nêgos dos palmares: uma nova história de 
resistência na serra da Barriga - AL. 2016. 251 f. Tese (Doutorado) – Universidade 
Federal do Pará, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Belém, 2016. Programa 
de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia. 

DUARTE, Tâmara Elizabeth do Nascimento. Memorial Zumbi: o movimento negro e o 
I Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares (1981). 2023. 40 f. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Licenciatura em História) – Instituto de Ciências Humanas, 
Comunicação e Artes, Universidade Federal de Alagoas, Maceió, 2023. 

I Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares (1981). Dossiê do Serviço 
Nacional de Informações (SNI). 

GOMES, Flávio. Palmares: Escravidão e liberdade no Atlântico Sul / Flávio Gomes. – 
São Paulo: Contexto, 2005. 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação / Nilma Lino Gomes. – Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

GONZALEZ, Lélia. Mulher Negra, Rio de Janeiro/RJ, 1984. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Editora Schwarcz-
Companhia das Letras, 2020. 

Jornal Nacional do Movimento Negro Unificado. Entrevista Lélia Gonzalez. Nº19 – 
maio/junho/julho de 1991. 

MARQUES, Danilo Luiz. “Acorda, negrada!!!”: a Associação Cultural Zumbi e a luta 
antirracista pela redemocratização do Brasil (Alagoas, 1979-1985). Pacto de silêncio: 
o golpe de 1964, a ditadura e a transição em Alagoas / Anderson da Silva Almeida, 
Marcelo Góes Tavares (Org.). - Maceió: Edufal, 2024. 339 p. (Cultura, narrativas e 
trajetórias, v. 2). 

MARQUES, Danilo Luiz; CORREIA, Rosa. O Movimento Negro, o Neabi/Ufal e a 
implementação do programa de políticas de ações afirmativas da Universidade 
Federal de Alagoas (2003-2022). Revista Escritas do Tempo – v. 4, n. 10, jan-abr 2022, 
p. 23-45. 

MOTTA, Zezé. O Significado de Palmares para a Luta Negra. I Simpósio Nacional 
Sobre o Quilombo dos Palmares (1981). Acervo NEABI/UFAL. 

NASCIMENTO, Abdias do. Memorial Zumbi: um informe à Sociedade Brasileira para 
o Progresso da Ciência (SBPC) - Conselho Deliberativo do Memorial Zumbi. Cultura 
em movimento: matrizes africanas e ativismo negro no Brasil / Elisa Larkin 
Nascimento - São Paulo: Selo Negro, 2014.  

about:blank


 

307 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 275-307, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

NASCIMENTO, Abdias do. O quilombismo: Documentos de uma militância pan-
africanista. Editora Vozes Ltda, Petrópolis/RJ, 1980. 

PEREIRA, Amílcar Araújo. "O Mundo Negro": a constituição do movimento negro 
contemporâneo no Brasil (1970-1995). Tese (Doutorado em História), Instituto de 
Ciências Humanas e Filosofia, Universidade Federal Fluminense, Niterói, RJ. 2010. 

SANTOS, Joel Rufino. Memorial Zumbi: conquista do movimento negro. Cultura em 
movimento: matrizes africanas e ativismo negro no Brasil / Elisa Larkin Nascimento - 
São Paulo: Selo Negro, 2014.  

SILVA, Iraneide, Soares. Caminhos, pegadas e memórias: uma História Social do 
Movimento Negro brasileiro. Universitas: Relações Internacionais, v. 14, n. 1, 2016.  

SILVA, Jeferson Santos. Cultura negra em Alagoas: uma construção de negritude. 
Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais). Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo: São Paulo, 2008. 

SILVA, Jeferson Santos. "Um movimento negro em Alagoas: a Associação Cultural 
Zumbi." Kulé-Kulé II: Visibilidades Negras. Maceió: Edufal, p. 96-105, 2006. 

Tombamento da Serra da Barriga (1985), União dos Palmares/AL - Dossiê do Serviço 
Nacional de Informações (SNI). 

VILLARINHO, Rayanne Matias. Mesmo solo, novo status: A patrimonialização da 
Serra da Barriga – Quilombo dos Palmares. Revista de Ciências Humanas, v. 1, n. 23, 
2023. 

WERNECK, Jurema. Nossos passos vêm de longe! Movimento de mulheres negras e 

estratégias políticas contra o sexismo e o racismo. Revista da ABPN, v.1, n.1, mar-jun 

de 2010. 

 

Artigo recebido em: 17/02/2025. 
 
Aprovado para publicação em: 24/09/2025. 
 

about:blank
about:blank

