
 

 

 

 

DOI: https://doi.org/10.30612/frh.v27i49.17640 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
WITTIG, Monique. O pensamento hétero e outros 

ensaios. São Paulo: Autêntica, 2022. 

 
 
 
 
 
 
 

     Kleire Anny Pires de Souza 
Doutoranda em História pela UDESC 

kleire@Icloud.com 
https://orcid.org/0000-0002-3939-9173 

 

 
 

 
 
 
 
 



 

342 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 341-347, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Monique Wittig (1935-2003), filósofa, teórica feminista, lésbica, poetisa — e 

outros vários adjetivos que seriam poucos para defini-la — foi uma das figuras mais 

centrais para o desenvolvimento do que se popularizou como a teoria do movimento 

lésbico feminista. Seus livros, de nomes marcantes, levam a essência de sua luta; a 

maioria escritos em língua francesa: L’Opoponax (1964), Les Guérillères (1969), Le 

Corps Lesbien (1973), Broillon pour un dictionnaire des amantes (1976), Virgile non 

(1985), The Straight Mind and Other Essays (1992), Paris-la-Politique (1999), La Pensée 

Straight (2001), Le Chantier littéraire (2010). Alguns exemplares traduzidos no Brasil, 

como As Guerrilheiras (2020), pela editora Ubu, O Corpo Lésbico (2019) e o mais 

recente, a ser resenhado aqui: O Pensamento Hétero: E outros ensaios (2022), 

publicado pela editora Autêntica. 

Doutora em Ciências Sociais e uma das contribuintes mais importantes para 

o movimento de libertação das mulheres, Wittig, nascida na França, ficou famosa 

pelos seus textos que se concentraram desde o começo em abordar a realidade das 

lésbicas, não só a partir da tessitura de importantes discussões dentro dos eixos do 

feminismo, materialidade e lesbianismo. A edição brasileira, com prefácio de Adriana 

Azevedo e Louise Turcotte, abre a obra de maneira esplendorosa ao destacar pontos 

importantes do pensamento da autora. 

O livro é uma coletânea de artigos e ensaios publicados, em 1992, na edição 

original em inglês, com o título "The Straight Mind and Other Essays" (1992). O 

exemplar é dividido em nove capítulos, além da apresentação de dois prefácios: o da 

obra original e o da edição brasileira. Por que resenhar esta obra? Porque Wittig é 

uma potência para lésbicas, assim como é para mim e muitas outras jovens ao redor 

de todo o globo. A potência de Wittig pode ser traduzida a partir de uma bela carta 

anônima disponível digitalmente escrita para a Radio France. Afinal, Monique foi uma 

revolução não só pelo seu pensamento, mas por sua pessoa; 

 

Ce matin, lettre à une écrivaine lesbienne qui a bousculé les genres 
et les ignorances, révolutionné les regards et repoétisé la sexualité 
en repartant de zéro — Une amie m’a récemment confié qu’à 16 ans, 
elle pensait que seuls les hommes pouvaient s’aimer entre eux. Elle 
les enviait. Et puis on lui a dit : "Mais les femmes aussi peuvent 
s’aimer entre elles. C’est les "lesbiennes"". "Lesbienne !" : tout à 



 

343 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 341-347, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

coup un monde nouveau s’ouvrait à elle. C’était il y a 20 ans ! 
(Radiofrance, 2022)1 

 

Poderíamos elencar diversos pontos de sua vasta capacidade intelectual, ou 

de seu fantástico uso das palavras para a construção de romances, mas isso ainda 

seria pouco para descrever como uma lésbica pode dar voz a tanto sofrimento e 

opressão que, por muito tempo, foram velados pela norma patriarcal. Assim como na 

carta que afirma que “ela pensou que só os homens podiam amar”2  —  e assim 

pronunciou para a amiga de 16 anos que, para isso, tínhamos até um nome: “lésbica” 

—, esse trecho da carta é importante ao traduzir bem o que podemos esperar 

encontrar na obra O Pensamento Hétero (2022), justamente porque seus ensaios e 

artigos circulam ao redor dessa temática de que mulheres podem amar entre si e que, 

mesmo que a norma patriarcal tente, por meio do discurso, da linguagem, dos 

símbolos e signos, destruir essa potência, lá estarão as lésbicas para lembrar-nos de 

que o amor é muito mais do que um desejo; ele é a potência transformadora que 

pode humanizar e libertar da opressão material das mulheres perante a 

heterossexualidade.  

E porque é no uso do discurso e dos símbolos que o pensamento hétero é 

construído e reproduzido, Wittig reitera que o uso de “La Pensée straight” ecoam do 

pensamento de Lévi-Strauss com “O Pensamento Selvagem”, e que esse conceito 

reproduz toda a disciplina, as teorias e ideias atual a qual ela escolheu nomear o 

“pensamento hétero”.  

O livro apresenta um verdadeiro trabalho científico e ético ao construir 

diálogos e destrinchar pontos teóricos consolidados na voz de homens bastante 

relevantes, como no caso de grandes filósofos. Principalmente, para consolidar a 

ideia de heterossexualidade enquanto um “contrato” forjado para a manutenção do 

poder patriarcal. Wittig correlaciona a teoria do “contrato social”, de Rousseau, ao 

 
1 Esta manhã, uma carta para uma escritora lésbica que sacudiu os gêneros e as ignorâncias, 
revolucionou os olhares e poetizou novamente a sexualidade a partir do zero - Uma amiga 
recentemente me confessou que aos 16 anos achava que apenas os homens podiam se amar entre si. 
Ela os invejava. E então disseram a ela: "Mas as mulheres também podem se amar entre si. São as 
"lésbicas"." "Lésbica!" - de repente, um mundo novo se abriu para ela. Isso foi há 20 anos! 
(Radiofrance, 2022) 
2 Tradução nossa. 



 

344 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 341-347, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

afirmar que a heterossexualidade é o ponto central desse contrato para mulheres. A 

heterossexualidade é o próprio contrato social; afinal, é a partir dela que temos a 

construção do regime político que é a heterossexualidade e que projeta seus 

símbolos, como a oposição mulher x homem. 

Essa lógica de dualidade e necessidade de um para o outro é também reflexo 

da máxima do livro: “Lésbicas não são mulheres”. A constatação não é uma negação 

biológica, mas, sim, uma negação política. A posição da lésbica, nessa constatação, é 

justamente de resistente, de negação. Afinal, nessa operação reflexiva, a “lésbica” 

não é uma mulher justamente porque ela recusa o contrato social, este que, por sua 

vez, é heterossexual. A lésbica é muito além de uma sexualidade, nessa colocação de 

Wittig; é um posicionamento político. Logo, a lésbica não estaria dentro dessa lógica: 

ela é o rompimento dessa representação, ela é o “antinatural”, pois está aquém da 

realidade sistêmica patriarcal. Tornando-as fora do controle masculino, não 

pertencente a eles, de nenhuma forma, sua submissão é inexistente (Wittig, 1992, 

p.12-13) 

Wittig constrói a consideração de que a “mulher” — e tudo que constitui a 

lógica de sexo x gênero — é posta em questão. Para a autora, a “mulher” e o 

“gênero” só existem dentro da lógica do contrato social que compõe a 

heterossexualidade. Afinal, essa dualidade é uma constatação do próprio contrato. A 

ideia da mulher, enquanto biológica e até mesmo material, é uma concepção forjada 

dentro dos parâmetros “heterossexuais”. Ou seja, para que a “mulher” exista, o 

“homem” deve existir. A “mulher” é o do outro parâmetro primordial, que é o pátrio 

poder e sua construção em relação ao “contrato”. Logo, a lésbica não é uma mulher 

porque não há manutenção desse contrato, mas, sim, uma negativa, visto que é o 

rompimento das barreiras de “oposto complementar” para apenas “existência”, 

deixando de ter necessidade do outro para existir, sendo por si só um conjunto. 

Rompendo a máxima “Homo sum: humani nihil a me alienum puto”, citada 

por Wittig no início do seu ensaio "Homo Sum". Afinal, a ideia de sexo x gênero é 

totalmente forjada na lógica da ciência posta dentro desse contrato social, 

construindo, assim, seus símbolos, signos, representações e significações, em que a 

definição é sempre a partir do modelo ideal: o homem universal. A frase evoca a ideia 



 

345 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 341-347, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

associativa de que homem é o universal, o humano que representa a todos; tudo se 

forja a partir de si e de sua existência. Aquele que não é homem é o “resto”, o 

“outro”, ou, como bem chamou a teórica francesa Simone de Beauvoir, “o segundo 

sexo”. Para a autora, “ser lésbica é estar nas fronteiras do humano (humanidade), 

representando, historicamente e paradoxalmente, o ponto de vista mais humano” 

(Witting, 2022, p.85). É criar uma nova perspectiva de existir, de se colocar no mundo 

social; é uma saída radical dessa materialidade. Logo, para além de romper com a 

heterossexualidade, a lésbica é também uma esperança de um novo futuro, de uma 

forma diferente de conceber tudo que está posto no social. 

O trabalho de Wittig não é só uma crítica estrutural a todo modelo vigente das 

sociedades ocidentais e patriarcais, mas sim um verdadeiro diálogo científico com 

outras pensadoras que ajudam a tecer toda sua visão epistemológica de crítica a 

lógica postulada de feminino e masculino. O contexto francês de formação dos 

textos e dos diálogos da autora se deu a partir da formação da revista francesa 

Questions Féministes. A revista possuía grande influência no meio feminista, como 

uma verdadeira referência. Os artigos e ensaios que compõem o livro, em grande 

parte, foram publicados nesse contexto. Como em sua primeira publicação, que 

chocaria não só suas colegas intelectuais, mas todo o pensamento feminista francês. 

Disruptivo, o texto traz uma máxima: “n'e se pas une femme”3. Rememorando a 

máxima existencialista de que o social é que nos forja —  não temos de forma alguma 

determinismos biológicos —, é no social que nossas identidades são forjadas: nossas 

representações de nós e dos outros, nossas opressões. Logo, a recusa da categoria 

‘mulher’ não significaria, portanto, o tornar-se homem; pelo contrário, é a máxima 

negação de toda realidade que forja essas identidades que são codependentes. Pois, 

o tornar-se homem exige que a visão de mundo seja a da inferioridade e submissão 

da mulher.  

Essa ideia de construção do binarismo, para Wittig, vincula-se a linguagem e 

ao discurso. Segundo a autora, “os discursos que oprimem particularmente a todos 

nós, lésbicas, mulheres e homens homossexuais, são os que pressupõem que o 

fundamento da sociedade, qualquer sociedade, é a heterossexualidade” (Wittig, 

 
3 Não se nasce mulher. 



 

346 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 341-347, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

2022, p.59). A autora apresenta toda sua justificativa ao redor dos símbolos e 

discursos, afirmando que é na reprodução do discurso heterossexual que há a 

opressão que impedem esses oprimidos de falar, — e, se quiserem fazê-lo, devem 

utilizar a linguagem dominante para serem ouvidos. Apenas se houver negação dessa 

reprodução por parte de quem é oprimido por essa lógica, essa seria uma das saídas 

possíveis. Assim, como a lésbica não é uma mulher, o gay também não seria homem, 

pois, os conceitos “homem” e “mulher” pertencem ao pensamento hétero. Seria, 

portanto, uma forma de construir outra ordem de materialidade, linguagem e 

símbolos. É nesse romper que poderiam surgir as oportunidades de tirar o homem do 

seu local de “universal”, tirando até mesmo a projeção inconsciente da sua 

autoridade. 

O livro que reúne seus principais ensaios é uma verdadeira riqueza teórica para 

o pensamento feminista e lésbico, sendo importantíssimo sua tradução para o 

português, podendo proporcionar não só o acesso a teses que contestam boa parte 

da realidade social opressora das mulheres e das lésbicas no ocidente. É uma forma 

de questionar o chamado pensamento hétero, que é o produtor das diferenças entre 

os sexos; é a construção do dogma político e cientifico que circula ao redor desse 

binarismo opressivo, que não vê a lésbica, pois essa está aquém da suas categorias e 

ignora sua materialidade e existência, projetando assim verdades dogmáticas da 

realidade, passando a ser homogeneizador; universal apenas o homem: “o  

pensamento  hetero  desenvolve  uma  interpretação  totalizante  da história,  da  

realidade social,  da  cultura,  da  linguagem  e  simultaneamente  de  todos  os  

fenômenos subjetivos”  (Wittig,  1992, p.3).  

Dessa forma, a construção dessa diferença é uma forma de reforçar as 

opressões, pois é nela que temos a construção de modelos ideais: a “mulher” é frágil, 

cuida do lar, da família, casa-se com o homem, cuida, materna. O “homem” é viril, 

provedor, inteligente. Reduzindo assim toda a lógica da sociedade aos papéis sexuais 

como determinantes, não há outra forma de ser ou se construir socialmente além 

dessa “verdade” posta, sendo principalmente difícil para as mulheres, afinal, sempre 

estarem amarradas à ideia da inferioridade, do não acesso, do vínculo permanente 

ao lar, ao cuidado e aos homens.  



 

347 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 341-347, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 
 

Para além disso, o uso da linguagem que reproduz o sujeito universal 

“homem” e o faz protagonista de toda a história humana, negligenciando muitas 

vezes outros sujeitos, faz com que a crítica a essa noção por parte da autora, vá muito 

além da questão individual, pois apresenta que esses símbolos também são 

traduzidos em exclusão, negligência e opressões que se traduzem para além da 

linguagem, desperta a reprodução de noções que dissipam violência como no caso 

das lésbicas e gays. Wittig nos convida a pensar fora dessa realidade, assim como 

criticá-la. O livro, agora traduzido no Brasil  — O pensamento hétero (2022)  — é um 

verdadeiro suspiro para as críticas aos determinismos e as lógicas patriarcais postas 

como questões inquestionáveis a respeito das organizações humanas no ocidente. 

 

Referências 

 

RADIOFRANCE. Lettre à Monique Wittig qui a permis aux filles de savoir qu’elles 
pouvaient s’aimer entre elles et rêver. Disponível em: 
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/en-toute-subjectivite/en-toute-
subjectivite-du-vendredi-20-mai-2022-7760200 
 
WITTIG, Monique. O Pensamento Hetero. 1980.  
 
WITTIG, Monique. O Pensamento Hétero. Autêntica. 2022.  
 
WITTIG, Monique. The Straight Mind and other Essays. Boston: Beacon Press, 1992 
 

https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/en-toute-subjectivite/en-toute-subjectivite-du-vendredi-20-mai-2022-7760200
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/en-toute-subjectivite/en-toute-subjectivite-du-vendredi-20-mai-2022-7760200

