
 

DOI: https://doi.org/10.30612/frh.v26i49.16478 

 

 
 

 

 
Entre duas Revoluções: As Guerrilheiras e o Nascimento 

de uma Nova Linguagem 
 
 
 

 
Resenha da obra: 
WITTIG, Monique. As guerrilheiras. Tradução de Jamille Pinheiro Dias e Raquel 

Camargo. São Paulo: Ubu Editora, 2019. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

Juliana Ben Brizola da Silva 
Doutora em Ciências Humanas pela Universidade Federal de 

Santa Catarina (UFSC) 

juliana.ben.brizola@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-3567-9186 

 
 
 
 



337 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 336-340, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 

 

As guerrilheiras é uma narrativa épica que transita entre o real e o ficcional 

ao retratar um mundo onde as mulheres protagonizam duas revoluções: a revolução 

linguística e a revolução social. Neste romance político, de Monique Wittig, a lésbica 

é assumida como figura revolucionária. Ao rejeitar estereótipos e definições, as 

guerrilheiras distanciam-se do mundo dos símbolos e das representações, 

questionam as oposições binárias e criam uma linguagem, na qual o caos, o indizível, 

o delírio, a desordem criativa, a arte, os jogos e os afetos guiam as experiências das 

mulheres no mundo.  

Monique Wittig, escritora e ativista francesa que se envolveu nas revoltas de 

estudantes e trabalhadores em maio de 1968, nasceu em 1935, em Dannemarie. É 

considerada precursora da Teoria Queer, além de figura central dos movimentos 

feminista e lésbico na França. Ao longo de sua vida, publicou três romances e diversos 

artigos, sendo The Straight Mind [O pensamento hétero] o mais famoso deles. Wittig 

lecionou em diversas instituições nos Estados Unidos, entre elas, Universidade de 

Nova York, Universidade da Califórnia em Berkeley e Universidade do Arizona.  

A obra, As guerrilheiras, foi escrita em 1969, quando Wittig iniciava sua 

carreira como escritora. O livro é dividido em três partes. A primeira se dedica a 

descrever os feminários e a vida que se levava ali. Os feminários são uma espécie de 

mundo possível onde vivem apenas mulheres e seres não humanos. Nestes mundos, 

se vive uma vida de entrega, magia e fusão com o ambiente; as mulheres dançam, 

cantam, dormem, caçam, coletam alimentos, brincam, divertem-se, realizam rituais, 

não levam nada muito a sério, embora nada seja frívolo. O corpo feminino é descrito 

e enaltecido a todo momento, particularmente suas partes erógenas, como a vulva e 

o clitóris. O clitóris é comparado ao mercúrio – devido a facilidade para se propagar, 

mudar de forma –, ao caroço de uma cereja, a um broto, a uma amêndoa, a um 

gergelim descascado, a um dardo, a uma fechadura. As mulheres divertem-se criando 

muitos nomes para a vulva, no entanto, não se apegam a eles, dispensam as 

definições, pois os reconhecem como algo vazio de sentido.  

Em sua narrativa real-ficcional, repleta de metáforas e devaneios, Wittig faz 

referências a inúmeros textos, de narrativas míticas e canções revolucionárias 

francesas ao Livro de Gênesis, passando por crônicas tchecas da Idade Média, por 



338 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 336-340, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 

 

poemas vietnamitas, italianos, por obras clássicas e contemporâneas. Ao final da 

primeira parte, Wittig revela que, embora os velhos textos tenham exercido uma 

função importante nos feminários, boa parte se tornou inacessível e as mulheres os 

consideraram fora de moda. E num ato de desapego, de se livrar de uma sobrecarga, 

de um saber que se tornou inútil, elas decidem queimá-los, criando, inclusive, um 

pretexto para as festas. Essa passagem da obra, que se configura como uma crítica 

aos cânones, a um certo saber acadêmico, à dureza de certas análises e teorias 

ultrapassadas, faz a transição para a segunda parte do livro, na qual a autora se 

aprofunda em reflexões sobre a linguagem e sobre a necessidade de romper com os 

binarismos que sustentam as sociedades patriarcais.  

Enquanto a primeira parte da obra é mais descritiva, a segunda é mais 

reflexiva. Em uma defesa do caos e da desordem criativa como formas de 

organização e revolução social, Wittig nos fala de estratégias não institucionalizadas 

para libertar as pessoas de um mundo binário, machista, falocentrado, falido. A luta 

e a dança andam juntas em As guerrilheiras, que apresenta a contradição e a 

imperfeição como partes constituintes dos sujeitos no mundo. Aquelas que 

reivindicam uma nova linguagem não o fazem sem primeiro deparar-se com a 

violência. As mulheres sabem do perigo que representam para o poder instituído; a 

força, os saberes e os desejos delas eram capazes de “dominar as tempestades, 

afundar frotas inteiras, destruir exércitos” (Wittig, 2019, p. 81). Por isso, as hierarquias 

e os sistemas governamentais se sentiram tão ameaçados, argumenta a autora. Na 

narrativa épica, as mulheres são combatentes organizadas que lutam sem tréguas. 

Emilias, Arianes, Méropes, Medeias, Telmas, Natalias, Deodatas, Vilaines, Íris, Cloés, 

Desdêmonas, Floras, Zitas, Néftis, Dragas, Safos, Shadtars, Buthaynas, e tantas 

outras, são aliadas incansáveis que pegam em armas, formam tropas, derrubam o 

adversário aniquilando seu armamento e forçando sua retirada.  

Os nomes das mulheres ocupam as páginas do livro como poemas 

destacados em caixa alta. A cada quatro ou cinco parágrafos da narrativa, 

encontramos uma lista de nomes. Mulheres das mais variadas origens e épocas 

unidas na criação de uma nova linguagem e de um novo mundo. Wittig nos lembra 

da importância de não abandonar o coletivo. 



339 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 336-340, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 

 

A nova linguagem proposta pela autora recusa símbolos e mitos. Se no início 

do romance, que corresponde a uma fase da vida nos feminários, as comparações 

eram bem-vindas, ainda que por diversão, neste segundo momento, elas são 

rejeitadas. Os discursos das mulheres recusam a representação por considerá-la 

ultrapassada. Basta de exaltar as vulvas, elas dizem, a força das mulheres não precisa 

ser extraída dos símbolos. “Dizem que todo símbolo que exalta o corpo fragmentado 

é temporário e deve desaparecer. Foi assim em outros tempos. Elas avançam, corpos 

íntegros por princípio, caminhando juntas por um outro mundo” (Wittig, 2019, p. 65). 

É chegado o tempo das assembleias, dos discursos, das reflexões. A pluralidade é 

enaltecida. As mulheres cantam canções para que floresçam cem flores, cem escolas 

de pensamento. Nas assembleias, as mulheres lembram do tempo em que eram 

comparadas à terra e ao mar, a tudo que é úmido, negativo, escuro. Elas dizem que 

essa ideia é resultado de um pensamento mecanicista, baseado em oposições 

binárias sistematicamente relacionadas. Para elas, esses esquemas são tão grosseiros 

que uma simples lembrança as leva ao riso. 

A terceira e última parte do livro narra o embate das mulheres contra seus 

inimigos e a tomada das cidades industriais, entre outros territórios. Apoderadas de 

bombas, alavancas, maçaricos, tornos, turbinas, bazucas, britadeiras, as guerrilheiras 

lutam contra seus opressores. O opressor está menos centrado na figura do homem 

e mais naquilo que esta figura representa. Faz parte da luta abrir os olhos dos 

homens, assim como das mulheres que não estiveram nos feminários. A relação entre 

raça e gênero aparece aqui para alertar as mulheres sobre seus opressores, como 

identificá-los e como como eles operam. Wittig alerta: aqueles que inferiorizaram 

negros e mulheres, os classificando como universalmente mentirosos, superficiais, 

pouco inteligentes, animalescos, são os mesmos dominadores que constituíram 

você, mulher, como essencialmente diferente, que adoram você como deusa, mas 

que na primeira oportunidade a queimarão na fogueira.  

Como estratégia de guerra, as combatentes, quando têm um prisioneiro, 

“despem-no e o fazem correr na rua gritando: é a sua vara/ seu bastão/ seu mastro/ 

sua varinha/ seu espeto/ sua haste de chumbo” (Wittig, 2019, p. 97). Elas riem e logo 

em seguida afagam o prisioneiro para que ele esqueça os maus-tratos que sofreu. A 



340 

  Fronteiras: Revista de História, Dourados, v. 27, n. 49, p. 336-340, jan./jun. 2026, e-ISSN: 2175-0742. 

 

zombaria em relação ao falo, assim como a recusa de usar a linguagem que identifica 

as mulheres pela falta, seja do falo, da força, da esperteza, está bastante presente 

nesta parte da narrativa. Neste momento final da obra, o círculo, que é uma imagem 

referenciada em muitos momentos no livro – as três partes iniciam com o desenho 

de um círculo – afirma-se como a chave e o catalisador da nova linguagem. Nas 

lacunas, naquilo que não é continuidade, no zero, no O, no círculo, manifesta-se tudo 

aquilo de que os dominadores não conseguiram se apropriar, afirma Wittig.  

O exército das mulheres avança e vence a guerra. Elas anunciam que estão 

deixando os museus, as vitrines, os pedestais onde foram imobilizadas. Elas bradam, 

cantam, riem, descontrolam-se; estão iluminadas, pois agora podem se mover 

livremente. Elas se dirigem aos homens dizendo a eles que estavam lutando por 

todos e por todas e pedem que todos repitam, como palavras de ordem “que todo 

traço de violência desapareça desta terra” (Wittig, 2019, p. 118). Elas decidem enterrar 

todas as armas e clamam que seja apagada da memória humana esta guerra, a mais 

longa e mais sangrenta da história, a última guerra possível. Todos aplaudem. Um 

último ritual de canto é realizado em memória às mulheres que morreram pela 

liberdade. 

Ler As guerrilheiras sem chorar foi algo impossível para mim, assim como foi 

impossível não acreditar em um futuro-passado-presente em que a narrativa épica se 

realiza para além da ficção. O real e o ficcional estão imbricados de tal forma no 

romance político de Monique Wittig que é possível se ver dentro da história, refletir 

sobre os mitos fundadores do patriarcado e, ao mesmo tempo, maquinar estratégias 

de ação ativista. O texto é poético, é narrativo, é teórico, é político, provoca 

deslocamentos, afetações, nos faz desconfiar da dispersão e nos lembra que nunca 

devemos abandonar o coletivo. “Permaneçam juntas como as personagens de um 

livro” (Wittig, 2019, p. 52), pois é preciso recomeçar. 

 

 


